

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





HARVARD COLLEGE LIBRARY





HARVARD COLLEGE LIBRARY





The Bepartment of Bublic Instruction, Bombay.

# HYMNS FROM THE RIGVEDA,

WITH SAYANA'S COMMENTARY, NOTES, AND A TRANSLATION.

Professor of Sanskrit and Acting Principal, Elphinstone College, Bombay.

500 Copies.

Registered for Copy-right under Act XXV. of 1867.

Bombay: GOVERNMENT CENTRAL BOOK DEPÔT.

1888.

[All rights reserved.] Price Four Rupees.

BOMBAY SANSKRIT SERIES/ No. XXXVI.

Ind L 3000.14 L 3000.14 L Tribne's Record, NS. ix. 66 f, 836.

HARVARD UNIVERSITY LIBRARY

### BOMBAY:

PRINTED AT THE EDUCATION SOCIETY'S PRESS, BYCULLA.

HARVARD UNIVERSITY LIBRARY

JUL 09 1991

Po My good friend C. R. Lannuan Brukay 12.1.85. P. Paperson

On Professor Peterson's 422 birthday Jam. 12, 1889. Burra din. 

### PREFACE.

The Hymns from the Rigveda in this volume are those appointed to be read by candidates for the degree of B. A. in the University of Bombay; and the book is little more than an attempt to furnish students here with the material without which anything like a full study, or commencement of study, of the Rigveda is hardly now practicable. I hope it may be accepted as a text-book in other Universities, in India or elsewhere, where Sanskrit is studied. But my primary object has been to fulfil a pledge, given I do not like to think how long ago, when I induced the University of Bombay to lead the way in making some knowledge at least of the Rigveda part of the ordinary qualification for a degree in Sanskrit.

Editing the text of the Hymns is almost, if not altogether, a matter of correcting printer's proofs. I hope this has been done with due care. I have followed Hillebrandt in printing the hymns in such a way as to bring their true metrical character before the eye. This may occasion some difficulty at the end of a line, in cases where the original editors of the collection, if I may so speak, have written as one syllable what is really two, of which one belongs metrically to the one line, and the other to the next. But both in such cases and

elsewhere the student should be taught, I think, in reading or learning the hymns by heart, to restore to the letters y and v their vocalic character.

For the text of Sayana I have had the use of three manuscripts, one of which I have compared throughout with Max Müller's text, while the other two have been constantly consulted. In a text-book of this kind I should gladly have contented myself with reproducing the text of the editio princeps. But that was not always possible. On the other hand, my manuscripts are as unsatisfactory as most of the manuscripts of Sayana made yet available appear to me to be. I cannot set them up against the weight to be assigned to the text of Sayana as given by Max Müller from a collation of the manuscripts at his disposal. In these circumstances I have followed a middle course. The text of Sayana in this book is that of the editio princeps, except where I have seen reason to deviate from that. All such cases are, I believe, carefully noted, and the authorities are cited. But my notes for the most part pass over in silence cases where my manuscripts differ from Max Müller's, but not as seemed to me, for the better. A training a line whethat

The obligations my book is under to Max Müller, the St. Petersburg Dictionary, Muir's Sanskrit Texts, Geldner and Kaegi's Siebenzig Lieder, Grassmann's Dictionary and Translation, Ludwig's Translation, are, I hope, apparent everywhere on the surface. I have

given throughout references to Whitney's Sanskrit Grammar, a book which must be useful to every student of the Rigveda, and which is indispensable to those who are trying to study it without a teacher. I hope that my friend Professor Whitney will not find fault with me for thinking that I could not better furnish my students with the main facts of the accent in the Rigveda than by the extract from his book presented here as an Appendix to my Notes.

PETER PETERSON.

23rd August 1888.

# TABLE OF CONTENTS.

|                                              | PAGE. |
|----------------------------------------------|-------|
| Text of the Hymns                            | 1     |
| Pada text, Sayana's Commentary, Notes        | 53    |
| Appendix to Notes, the Accent in the Rigveda | 261   |
| Translation                                  | 267   |

### म॰ १ मृ० १९

### No. 1

प्रति त्यं चार्रमध्वरं गीपीयाय प्र हूंयसे । मुरुद्गिरम्र आ गीह ॥ १

नुहि देवो न मत्यीं महस्तव कर्तुं प्रः । मुरुद्धिरम् आ गीह ॥ २

ये महो रर्जसी विदुर्विश्वे देवासी अद्भुहैः । मुरुद्धिरम् आ गीह ॥ ३

य उपा अर्कमानुचुरनाधृष्टास् ओर्जसा । मुरुद्धिरम् आ गीह ॥ ४

ये शुभा घोरवर्षसः सुक्षत्रासी रिशार्दसः । मुरुद्गिरम् आ गीह ॥ ५

ये नाकुस्याधि रोचुने दिवि देवासु आसंते । मुरुद्धिरम् आ गीहि ॥ ६

य ईखयाति पर्वतान् तिरः संमुद्रमंर्ण्वं। मुरुद्धिरम् आ गीहि ॥ ७

आ ये तुन्वंति रुश्तिमभिस्तिरः संमुद्रमोर्जसा । मुरुद्गिरम् आ गीहि ॥ ८

म॰ १ सू॰ २५

अभि त्वां पूर्वपीतये सुजामिं सोम्यं मधुं । मुरुद्धिरम् आ गीहि ॥ ९ ॥

म० १

### No. 2

मू० २५

- यि हि ते विशों यथा म देव वरुण ब्रुतं । मिनीमसि द्यविद्यवि ॥ १
- मा नी वधार्य हुनवे जिहीळानस्य रीरधः । मा ह्रणानस्य मन्यवे ॥ २
- वि मृंळीकार्य ते मनी र्थीरश्वं न संदितं । गीर्भिवेरण सीमहि ॥ ३
- परा हि मे विमन्यवः पर्तति वस्येइष्टये । वयो न वस्तीरुपं ॥ ४
- कुदा क्षेत्रश्रियं नरमा वर्रणं करामहे । मृळीकायोरुचक्षेतं ॥ ५
- तदित्समानमाञ्चाते वेनंता न प्र युंच्छतः । धृतत्रंताय दाशुषे ॥ ६
- वेदा यो वीनां पदमृतिरिक्षेण पर्ततां । वेदे नावः संमुद्धियः॥ ७

### म०१ स्०२५

- वेदं मासो धृतवंतो द्वादंश प्रजावंतः । वेदा य उंपुजायंते ॥ ८
- वेद वार्तस्य वर्तिनमुरोर्ऋष्वस्यं बृह्तः । वेदा ये अध्यासंते ॥ ९
- नि षंसाद धृतवंतो वर्षणः पुस्स्यार्द्धस्ता । साम्राज्याय सुकत्तुः ॥ १०
- अतो विश्वान्यद्भुता चिकित्वां अभि पंरयति । कृतानि या च कत्वी ॥ ११
- स नो विश्वाही सुक्रतुंशदित्यः सुपर्या करत्। प्रण आर्यूषि तारिषत्॥ १२
- विश्रंब्रापिं हिर्ण्ययं वर्षणो वस्त निर्णिजं। परि स्पद्यो नि वेदिरे ॥ १३
- न यं दिप्संति दिप्सवो न इब्बेणो जनानां । न देवमभिमातयः ॥ १४
- उत यो मार्नुषेष्वा यर्ज्यक्रे असाम्या । अस्मार्कपुदरेष्वा ॥ १५
- पर्रा मे यंति धीतयो गावो न गर्व्यूतीरन् । इच्छंतीवरुचक्षेसं ॥ १६

म॰ १ मू॰ ११५

सं नु वीचावहै पुनुर्यती में मध्वार्भृतं । होतिव क्षदंसे प्रियं ॥ १७

दर्श नु विश्वदंशितं दर्श स्थमधि क्षमि । एता जुंषत में गिरंः ॥ १८

इमं में वरुण श्रुधी हर्वमुद्या चे मृळय । त्वामेवस्युरा चंके ॥ १९

खं विश्वंस्य मेधिर दिवश्च ग्मर्श्व राजिस । स यामंनि पति श्रुधि ॥ २०

उर्दुत्तमं मुंमुग्धि नो वि पाद्यं मध्यमं चृंत । अर्वाधुमानि जीवसे ॥ २१

म० १

No. 3

सू० ११५

चित्रं देवानामुदंगादनीकं चक्षीमित्रस्य वर्रणस्याग्नेः । आगा द्यावीपृथिवी अंतरिक्षं सूर्ये आत्मा जगतस्तुस्थुषंश्व ॥ ९

सूर्यी देवीमुषस्ं राचमानां मर्यो न योषामाभ्येति पृथात् । यत्रा नरी देवयंती युगानिं वितन्वते प्रति भुद्रार्थं भुद्रं ॥ २ म॰ १ स्० १४३

भृद्रा अश्वां हरितः सूर्यस्य चित्रा एतंग्वा अनुमाद्यांसः । नुमृस्यंतों दिव आ पृष्ठमंस्थुः परि द्यावांपृथिवी यंति सुद्यः ॥ ३

तत्सूर्येस्य देवृत्वं तन्मंहित्वं मृष्या कर्तोवितंतं सं जंभार । युदेदयंक्त हुरितंः मृषस्थाः दाद्रात्री वासंस्तनुते सिमस्भें ॥ ४

तिन्मृत्रस्य वर्षणस्याभिचक्षे सूर्ये रूपं क्षंणुते चोर्षपस्थे । अनंतमन्यद्वर्श्वादस्य पार्जः कृष्णमृन्यद्वितः सं भेरंति ॥ ५

अ्द्या देवा उदिता सूर्यस्य निरंहंसः पिपृता निरंवद्यात् । तन्नी मित्रो वर्रणो मामहंता-मदितिः सिंधुंः पृथिवी उत द्योः ॥ ६

म० १

No. 4

स्० १४३

प तब्यंसीं नब्यंसीं धीतिमुप्रयें वाची मृतिं सहंसः सूनवें भरे । अपां नपाद्यो वर्ष्वभिः मह प्रियो होतां पृथिव्यां न्यसीददृत्वियः॥ १

स जार्यमानः पर्मे व्योमन्याविर्मिरंभवन्मात्रिर्श्वने ।
अस्य क्रत्वां समिधानस्यं मृज्मना
प्र द्यार्वा शोचिः पृथिवी अरोचयत् ॥ २

अस्य खेषा अजरां अस्य भानवेः इसंदृत्रीः सुपतींकस्य सुद्युतेः । भार्त्वक्षसे अत्युक्तर्न सिंधवीं-प्रे रेजंते असंसंतो अजराः ॥ ३

यमेरिरे भृगेवो विश्ववेदस् नाभा पृथिव्या भुवनस्य मुज्मना । अग्नि तं गीभिहिंनुहि स्व आ देमे य एको वस्वो वर्षणो न राजीत ॥ ४

न यो वराय मुरुतांमिव स्वनः सेनेव सृष्टा दिव्या यथादानिः । अग्निर्जभैंस्तिगृतैरंचि भवेति योधो न दात्रून्त्स वना न्यृंजते ॥ ५

कुविन्नी अग्निरुचर्थस्य वीरस्-इसुष्कुविद्दसुंभिः कार्ममावर्रत्। म॰ १ सू॰ १५४

चोदः कुविर्त्तुज्यात्सातये धियः शुचिपतीकं तमया धिया गृंगे ॥ ६

घृतमंतीकं व ऋतस्यं धूर्षदंमृग्निं मित्रं न संमिधान ऋंजते ।
हंधांनी अक्री विदयेषु दीर्थच्छुकर्वर्णामुदुं नो यंसते धियं ॥ ७

अर्पयुच्छन्नर्पयुच्छद्भिरमे चिवेभिर्नः पायुभिः पाहि ग्राग्मैः । अर्दब्धेभिरदृपितेभिरिष्टे-निमिषद्भिः परिं पाहि नो जाः ॥ ८

म० १

No. 5

सू० १५४

विष्णोर्नु कं वीर्यीणि प्र वीचं यः पार्थिवानि विममे रजांसि । यो अस्कभायदुत्तरं सुधस्यं विचक्रमाणस्त्रेधोर्षगायः ॥ १

म तद्दिष्णुः स्तवते वीर्येण
मृगो न भीमः कुच्रो गिरिष्टाः ।
यस्योष्षुं त्रिषु विक्रमंणेष्वधिक्षियाते भुवनानि विश्वां ॥ २

म० २ सू० १२

प्र विष्णेवे भूषमेतु मन्मं
गिरिक्षितं उरुगायाय वृष्णे ।
य इदं दीर्घ प्रयंतं सुधस्थमेको विमुमे त्रिभिरित्यदेभिः ॥ ३

यस्य त्री पूर्णा मधुना पदान्य-क्षीयमाणा स्वधया मदीते । य उ त्रिधातुं पृथिवीमुत द्या-मेको दाधारु भुवनानि विश्वां ॥ ४

तदंस्य पियमभि पाथी अद्यां नरो यत्रं देवयवो मदंति । उरुकमस्य स हि बंधुरित्या विष्णीः पुदे परुमे मध्व उत्संः ॥ ५

ता वां वास्तून्युइमिस गर्मध्ये यत्र गावो भूरिंशृंगा अयासः । अत्राहु तदुंरुगायस्य वृष्णः पर्मं पुदमवं भाति भूरिं ॥ ६

म॰ २

No. 6

सु० १२

यो जात एव प्रथमो मनस्वा-न्देवो देवान्क्रतुंना पूर्यभूषत्।

### म० २ स्० १२

यस्य शुष्माद्रोदेसी चभ्येसेतां नृम्णस्य मुद्धा स जनास इंद्रेः ॥ १

यः पृथिवीं व्यथमानामदृहु-चः पर्वतान्त्रकुंपितां अरम्णात् । यो अंतरिक्षं विमुमे वरीयो यो चामस्त्रभाष्त जनास इंद्रेः ॥ २

यो हत्वाहिमरिणात्सम सिंधू-न्यो गा उदार्जदप्धा वलस्य । यो अरमनोर्तर्मि जुजान संवृक्समत्सु स जनास इंद्रेः ॥ ३

येनेमा विश्वा च्यवंना कृतानि यो दासं वर्णमधेरं गुहाकः । श्वन्नीव यो जिगीवां लक्षमादं-दुर्यः पुष्टानि स जेनास इंद्रः ।। ४

य स्मा पृच्छेति कुहु सेति घोर-मुतेमाहुर्नेषो अस्तीत्येनं । सो अर्थः पुष्टीविजे इवामिनाति अर्दस्मे धत्त स जेनास इंद्रेः ॥ ५

यो रुभस्य चोदिता यः कृशस्य यो ब्रह्मणो नार्धमानस्य कीरेः ।

म॰ २ सू॰ १२

युक्तप्रांब्णो योविता ईिग्रापः सुतसीमस्य स जैनास इंद्रीः ॥ ६

यस्यार्श्वांसः प्रदिशि यस्य गावी यस्य प्रामा यस्य विश्वे रथांसः । यः सूर्ये य उषसं ज्ञान यो अ्षां नेता स जनाम इंद्राः ॥ ७

यं क्रंदंसी संयुती विद्वयेंते परेवंर उभयां अमित्राः । सुमानं चिद्रथंमातस्थिवांसा नानां हवेंते स जनासु इंद्रं: ॥ ८

यस्मान्न ऋते विजयंते जनांसो यं युष्यमाना अवसे हवंते । यो विश्वस्य प्रतिमानं बुभूव यो अच्युतुच्युत्स जनासु इंद्रीः ॥ ९

यः शश्वेतो मह्येनो दर्धाना-नर्मन्यमानाञ्छवी ज्घानं । यः शर्धेते नानुदर्दाति शृध्यां यो दस्योर्द्वता स जनास इंद्रः ॥ १०

यः शंबरं पर्वतेषु क्षियंतं चत्वारिंश्यां शुरखुन्वविंदत्।

## म॰ २ सू॰ १२

ओजायमीन यो अहि जुघान दानुं रायीन स जनास इंद्रीः ॥ ११

यः सप्तरंशिमवृष्भस्तुविष्मा-नवासृंज्यस्तिवे सप्त सिंधून् । यो रौहिणमस्फ्रंरद्वज्जवाहु-र्द्यामारोहेतुं स जनासु इंद्रंः ॥ १२

द्यावां चिदस्मे पृथिवी नंमेते शुष्मांचिदस्य पर्वता भयंते । यः सोमपा निचितो वर्ज्ञबाहु-यो वर्ज्ञहस्तुः स जनासु इंद्राः ॥ ९३

यः सुन्वंतमवंति यः पचंतुं यः शंसंतुं यः शंशमानमूती । यस्य ब्रह्म वर्धनं यस्य सोमो यस्येदं राषुः स जनास इंद्रैः ॥ ९४

यः सुन्वते पर्चते दुध्र आ चि-द्वाजं दर्दिष्टि स किलासि सत्यः । व्यं तं इंद्र विश्वहं प्रियासंः सुवीरांसी विदयमा वंदेम ॥ १५ म॰ ३

### No. 7

सु० ५९

मित्रो जनांन्यातयित बुवाणो मित्रो दांधार पृथिवीमुत द्यां । मित्रः कृष्टीरनिंमिषाभि चंष्टे मित्रार्यं हुव्यं पृतर्वज्जुहोत ॥ १

प स मित्र मर्ती अस्तु प्रयंस्वा-न्यस्तं आदित्य दिश्लित ब्रुतेनं । न हंन्यते न जीयते त्वातो नेनुमंही अश्रोत्यंतितो न दूरात् ॥ २

अनुमीवास इळेया मदंतो
मितर्ज्ञवो वरिमुन्ना पृथिव्याः ।
आदित्यस्यं वृतमुंपक्षियंतो
वृयं मित्रस्यं सुमृतौ स्यांम ॥ ६

अयं मित्रो नंमस्यः सुशेवो राजां सुक्षत्रो अंजनिष्ट वेधाः । तस्यं वयं सुमतौ यज्ञियस्या-पि भद्रे सैमिनसे स्याम ॥ ४

महाँ आंदित्यो नर्मसोप्सची
यात्यज्जेनो गृणते सुरोर्नः ।
तस्मा एतत्पन्यंतमाय जुष्टंमुग्नी मित्रार्य ह्विरा जुहीत ॥ ५

म॰ ३ सू॰ ६१

मित्रस्यं चर्षणीधृतोवों देवस्यं सानुसि । सुमं चित्रश्रंवस्तमं ॥ ६

अभि यो महिना दिवं मित्रो बुभूवं सुप्रथाः । अभि श्रवोभिः पृथिवीं ॥ ७

मित्राय पर्च येमिरे जनां अभिष्टिंशवसे । स देवान्विर्श्वान्बिर्भात ॥ ८

मित्रो देवेष्वायुषु जनाय वृक्तबंहिषे । इषं इष्टत्रेता अकः ॥ ९

म॰ ३

No. 8

मू० ६१

उषो वाजैन वाजिनि प्रचेताः स्तोमं जुषस्व गृणतो मंघोनि । पुराणी देवि युवृतिः पुरंधि-रर्नु ब्रुतं चेरासि विश्ववारे ॥ १

उषीं देव्यमंत्यां वि भाहि चुद्ररेथा सूनृतां ईरयंती । आ त्वां वहंतु सुयमांसो अश्वा हिरेण्यवणी पृथुपार्जसो ये ॥ २

उर्षः प्रतीची भुवनानि विश्वी-ध्वी तिष्ठस्यमृतस्य केतुः ।

म० ४ सू॰ ४६

समानमर्थे चरणीयमाना चुक्रमिव नन्यस्या वेवृत्स्व ॥ ६

अब स्यूमेव चिन्वती मुघोन्यु-षा याति स्वसंरस्य पत्नी । स्वर्प जीनेती सुभर्गा सुदंसा आंताद्दिवः पेप्रथ आ पृथिव्याः ॥ ४

अच्छा वो देवीमुषसं विभातीं
प्र वी भरष्वं नमंसा सुवृक्ति।
कुर्ष्वं मंधुधा दिवि पाजी अश्रेस्प्र रोचना रुरुचे रण्वसंदृक् ॥ ५

ऋतावंरी दिवी अंकैरंबोध्या रेवती रोदंसी चित्रमंस्थात् । आयुतीमंग्र उपसं विभातीं वाममेषि द्रविणं भिक्षंमाणः ॥ ६

ऋतस्यं बुध्न उषसंमिष्ण्य-न्वृषां मही रोदंसी आ विवेश । मही मित्रस्य वर्षणस्य माया चुँदेवं भानुं वि दंधे पुरुता ॥ ७

### No. 9

म्० ४६

अग्रं पिबा मधूनां सुतं वायो दिविष्टिषु । स्वं हि पूर्वेपा असिं ॥ १

शुंतेनां नो अभिष्टिभिन्युत्वाँ इंद्रेसारियः। वायो सुतस्यं तृंपतं॥ २

आ वां सहस्रुं हर्रय इंद्रवायू अभि प्रयः । वहंतु सोमंपीतये ॥ ३

रथं हिरंण्यवंधुर्मिद्रंवायू स्वध्वरं । आ हि स्थार्थी दिविसपृशं ॥ ४

रथेन पृथुपार्जसा दाश्वांसमुर्प गच्छत । इंद्रेवायू इहा गेतं ॥ ५

इंद्रवायू अयं सुतस्तं देवेभिः सुजोषंसा । पिनेतं दाशुषों गृहे ॥ ६

इह प्रयाणंमस्तु वामित्रंवायू विमोर्चन । इह वां सोमंपीतये ॥ ७

no 8

### No. 10

म० ५४

अभूहेवः संविता वंद्यो नु नं इदानीमहं उपवाच्यो नृभिः ।

म॰ ४ स्॰ ५४

वि यो रना भर्जात मानुवेभ्यः श्रेष्ठं नो अत्र द्रविणं यथा दर्धत् ॥ १

देवेभ्यो हि प्रथमं युज्ञियेभ्यो-मृत्तः सुवसि भागमुत्तमं । आदिद्दामानं सवित्व्धूंणुषे-नूचीना जीविता मानुषेभ्यः ॥ २

अर्चित्ती यर्चकृमा दैन्ये जने दीनेदक्षेः प्रभूती पूरुष्त्वतां । देवेषु च सवितुम्निषेषु च त्वं नो अत्रं खवतादनांगसः ॥ ३

न प्रिमिये सिवृतुँदैव्यस्य तः द्यथा विश्वं भुवनं धारियव्यति । यत्पृथिव्या वरिमन्ना स्वैगुरि-वेष्मिन्दिवः सुवित सुत्यमस्य तत् ॥ ४

इंद्रेज्येष्ठान्बृहज्यः पर्वतिभ्यः क्षयां एभ्यः छवसि पुस्त्यावतः । यथायथा पुतर्यतो वियम्पिर एवेव तस्थुः स्वितः सुवार्य ते ॥ ५

ये ते तिरहंन्त्सवितः सुवासी दिवेदिवे सौर्भगमासुवंति । म॰ ५ सू॰ २६

इंद्रो चार्वापृथिवी सिंधुरुद्भि-रादित्येर्नी अदितिः दामें यंसन् ॥ ६

म० ५

### No. 11

सू० २६

अप्ने पावक रोचिषां मुद्रयां देव जिह्नयां । आ देवान्वंक्षि यक्षिं च ॥ ९

तं त्वां घृतस्त्रवीमहे चित्रंभानी स्वर्दृशं । देवां आ वीतयं वह ॥ २

र्वीतिहोत्रं स्वा कवे सुमंतं समिधीमहि । अग्ने बृहंतमध्वरे ॥ ३

अंग्रे विश्वेभिरा गीह देविभिईव्यदीतये । होतारं स्वा वृणीमहे ॥ ४

यर्जमानाय छन्वत आग्ने सुवीर्य वह । देवैरा संन्सि बहिषि ॥ ५

समिधानः सहस्रजिदम्ने धर्मीणि पुष्यसि । देवानां दूत उक्थ्यः ॥ ६

न्यर्भिप्तं जातंत्रेदसं होत्रवाहं यविष्ठयं । दर्भाता देवमृत्विजं ॥ ७

म॰ ५ सू॰ ८३

प्र यज्ञ एत्वानुषगुद्या देवव्यंचस्तमः । स्तृणीत बर्हिरासंदे ॥ ८

एदं मुरुती अश्विनी मित्रः सींदंतु वर्रुणः । देवासः सर्वीया विज्ञा ॥ ९

म॰ ५

### No. 12

सू० ८३

अच्छां वद त्वसं गीिंभराभिः
स्तुहि पूर्जन्यं नमसा विवास ।
किनिक्रददृष्भो जीरदानू
रेती दधात्योषधीषु गर्भ ॥ १

वि वृक्षान्हंत्युत हंति रक्षसो विश्वं विभाय भुवंनं मृहावंधात् । उतानांगा ईषते वृष्ण्यांवतो यत्पुर्जन्यः स्तनयुन्हंति दुष्कृतः ॥ २

र्थीव करायाश्वां अभिक्षिपः न्नाविदूतान्क्षंणुते वृष्यीं अहं । दूरात्मिहस्यं स्तुनथा उदीरते यत्पुर्जन्यः क्रणुते वृष्यीं नर्भः ॥ ३

प्र वाता वांति पुतर्यंति विद्युत् उदोषंधीजिंहते पिन्वंते स्वः। म० ५ सू० ८३

इरा विर्श्वसमे भुवनाय जायते यत्पर्जन्यः पृथिवीं रेतसावति ॥ ४

यस्यं व्रते पृथिवी नंनमिति यस्यं व्रते शुफवुज्जभीरीति । यस्यं व्रत ओषधीर्विश्वरूपाः स नः पर्जन्य महि शर्मे यच्छ ॥ ५

दिवो नी वृष्टि मेरुतो ररीध्वं प्र पिन्वत वृष्णो अश्वंस्य धाराः । अर्वाङ्केतेनं स्तनयिनुने-स्युपो निर्षिचन्नर्धरः पिता नः ॥ ६

अभि क्रंदि स्तुनयु गर्भुमा धां उदुन्वता परि दीया रथेन । दृति सु केर्षु विषितं न्यंचं सुमा भवंतूद्वती निपादाः ॥ ७

महांतं कोश्मभुदंचा नि षिंच स्यंदंतां कुल्या वीषिताः पुरस्तांत्। धृतेन द्यावापृथिवी व्युंधि सुप्रपाणं भवत्वुष्र्याभ्यः॥ ८

यत्पंजन्य किनकदः स्त्वनयन्हंसि दुष्कर्तः।

म०६ सू० ५३

प्रतीदं विश्वं मोदते यरिंक चे पृथिव्यामधि ॥ ९

अवर्षीर्वर्षमुदु षू गृंभाया-कुर्धन्वान्यत्येतवा उं । अजीजन ओर्षधींभीजंनाय कमुत प्रजाभ्योविदो मनीषां ॥ ९०

म॰ ६

No. 13

सू० ५३

वयमुं त्वा पथस्पते रथं न वार्जसातये । धिये पूषन्नयुज्महि ॥ १

अभि नो नर्थे वर्ष वीर प्रयंतदक्षिणं । वामं गृहपंतिं नय ॥ २

अदित्संतं चिदाघृणे पूष्टन्दानाय चोदय ।
पुणेश्चिद्धि र्घदा मर्नः ॥ ३

वि पृथो वार्जसातये चिनुहि वि मृधी जहि । साधैतामुग्र नो धिर्यः ॥ ४

परि तृंधि पणीनामारंया हृदंया कवे। अथेमुस्मभ्यं रंधय ॥ ५

वि पूष्त्रारंया तुद पुणेरिच्छ हुदि प्रियं। अथेमुस्मभ्यं रंधय ॥ ६ म॰ ६ सू॰ ५४

आ रिख किकि्रा क्रेणु पणीनां हदंया कवे । अथेमुस्मभ्यं रंधय ॥ ७

यां पूषन्त्रह्मचोदंनी-मारां विभेष्यापृणे । तयां समस्य हदंय-मा रिख किकिरा र्हणु ॥ ८

या ते अध्य गोओपुशार्घणे पशुसार्धनी । तस्यस्ति सुम्रमीमहे ॥ ९

उत नो गोषिणं धिर्यमश्वसां वीज्ञसामुत । नृवन्क्षेणुहि वीतये ॥ १०

म० ६

No. 14

सू० ५४

सं पूषिन्वदुषां नय यो अंजंसानुशासंति । य एवेदमिति बर्वत् ॥ १

सर्मु पूष्णा गंमेमहि यो गृहां अभिशासंति । इम एवेति च बर्वत् ॥ २

पूष्णश्चकं न रिष्यिति न कोशोर्व पद्यते । नो अस्य व्यथते पुविः ॥ ३

म॰ ६ सू॰ ५५

यो अस्मै हविषाविधन्न तं पूषापि मृष्यते । पृथमो विंदते वर्ष ॥ ४

पूषा गा अन्वेतु नः पूषा रक्षत्ववेतः । पूषा वाजं सनोतु नः ॥ ५

पूष्त्रनु प्र गा ईिंह यर्जमानस्य छन्वतः । अस्मार्के स्तुवतामुत ॥ ६

मार्किनेश-मार्की रिष्-मार्की सं शांरि केवंटे । अथारिष्टाभिरा गंहि ॥ ७

शृष्वंतं पूषणं वयमिर्यमनंष्टवेदसं । ईशानं राय ईमहे ॥ ८

पूष्-तर्व वृते वृयं न रिष्येम कर्दा चुन ।
स्तोतारस्त इह स्मीस ॥ ९

परि पूषा प्रस्ताद्भरतं दधातु दक्षिणं । पुनेनी नृष्टमाजेतु ॥ १० ॥

म॰ ६

No. 15

सू॰ ५५

एहि वां विमुचो नपादापृणे सं संचावहै । रुथीर्ऋतस्यं नो भव ॥ ९ म॰ ६ सू॰ ५६

रथीर्तमं कपृर्दिनमीशानं रार्धसो मुहः । रायः सर्खायमीमहे ॥ २

रायो धारास्याघृणे वसी राशिरंजाश्व । धीवतोधीवतः सखी ॥ ३

पूषणं नवर्वजाश्वमुपं स्तोषाम वाजिनं । स्वसुर्यो जार उच्यते ॥ ४

मातुर्दिधिषुमेनवं स्वसुंजारः शृंणोतु नः । भातेंद्रेस्य सखा मर्म ॥ ५

आजासंः पूषणं रथे निशृंभास्ते जन्श्रियं। देवं वहंतु विश्वतः॥ ६

म॰ ६

No. 16

मू० ५६

य एनमादिदेशित करंभादिति पृषर्ण । न तेर्न देव आदिशे ॥ १

उत घा स र्थीतमः सख्या सत्यंतिर्युजा । इंद्री वृत्राणि जिन्नते ॥ २

डुतादः परुषे गवि सूरश्वकं हिर्ण्ययं । न्यरयद्वथीतंमः ॥ ३

म०६ सू० ५७

यद्य स्वा पुरुष्टुत बर्वाम दस्त मंतुमः । तत्सु नो मन्मं साधय ॥ ४

इमं चे नो गुवेषेणं सातये सीषधी गूणं। आरात्यूषन्नसि श्रुतः॥ ५

> आ ते स्वस्तिमीमह आरेअंघामुपावछ । अ्या चं सुर्वतांतये श्रक्षं सुर्वतांतये ॥ ६

म० ६

No. 17

सू० ५७

इंद्रा नु पूषणां वृयं सुख्यायं स्वस्तये । हुवेम् वार्जसातये ॥ १

सोममुन्य उपासद्त्यातंत्रे चुम्त्रीः सुतं। कुरुंभमुन्य ईच्छति॥ २

अ्जा अन्यस्य वर्षयो हरी अन्यस्य संभृता । ताभ्या वृत्राणि जिन्नते ॥ ३

यदिं ब्रो अने यदिती महीरपी वृषेतमः । तत्रे पूषाभवत्सची ॥ ४ यः ७ स्० २८

तां पूष्णः सुमिति वयं वृक्षस्य प्र वयामिव । इंद्रेस्य चा रंभामहे ॥ ५

उत्पूषणे युवामहेभीशृहित सारियः। मुद्या इंद्रं स्वस्तये॥ ६॥

To 3

No. 18

मु० २८

ब्रह्मी ण इंद्रोपं याहि विद्या-नुर्वाचेस्ते हरेयो संतु युक्ताः। विश्वे चिद्धि त्वां विद्ववंत मतीं अस्माकृमिच्छ्रंणुहि विश्वमिन्व ॥ १

हवं त इंद्र मिह्ना व्यान-ड्रुह्म यत्पासि रावसिन्नशीणां । आ यद्वज्ञं दिधिषे हस्तं उप्र षोरः सन्कत्वां जिनष्ठा अषोळहः ॥ २

त्तव प्रणीतींब्र जोहं वानान्त्सं यत्रृत्त रोदंसी निनेथं ।
मुहे क्षत्राय रावंमे हि ज्तेतृतुंजि चित्तृतंजिरशिश्वत् ॥ ३

एभिर्न इंद्राहंभिर्दशस्य दुर्मित्रासो हि क्षितयः पर्वते ।

म० ७ स्० ४९

मित यच ष्टे अनृतमनेना अर्व दिता वर्रुणो मायी नेः सात् ॥ ४

वोचेमेदिंद्रं मुघवानमेनं
महो रायो रार्धसो यइदंत्रः ।
यो अचितो ब्रह्मकतिमविष्ठो
यूयं पात स्वस्तिभिः सदां नः ॥ ५ ॥

म॰ ७

No. 19

सू॰ ४९

सुमुद्रज्येष्ठाः सिल्लिस्य मध्या-त्युनाना यंत्यिनिविद्यामानाः । इंद्रो या वृज्जी वृष्मे रुराद् ता आपी देवीरिह मामवंतु ॥ १

या आपी दिव्या उत वा स्रवंति खुनित्रिमा उत वा याः स्वयंजाः । मुमुद्रार्था याः शुचेयः पावका-स्ता आपी देवीरिह मार्मवंतु ॥ २

यासां राजा वर्षणो याति मध्ये सत्यानृते अवपदयञ्जनानां ।
मधुश्रुतः शुचयो याः पावकास्ता आपी देवीरिह मार्मवंतु ॥ ३

म॰ ७ स्० ५४

यासु राजा वर्षणो यासु सोमी विश्वे देवा यासूर्ज मदैति । वैश्वानरो यास्त्रक्षिः प्रविष्टु-स्ता आपी देवीरिङ् मार्मवेनु ॥ ४

To O

No. 20

可0 4%

वास्तीप्यते प्रति अनीद्युम्मा-न्स्तावृत्रो अनर्गाती भंता नः । वन्तेषदे प्रति तत्रो सुषम्ब त्रं नी सत दृषदे त्रं पर्युष्पदे ॥ ?

बास्तोष्ट्रंत मृत्रम्भा न एथि गढ्रम्फानो गोभिग्भॅभिग्द्रिः ! खुद्धगसम्ते सुद्ध्य स्थाम प्रितेत पुत्रान्त्रित ना सुप्रमा ॥ १

बास्तोष्पते ब्राम्मवां संसदां ते सर्भागिक रूप्तवां गातुमव्यां । बाहि क्षेत्र इत वींग् बर्ग नी युवां मात स्वस्तिभिः सदां नः ॥ ६

म०६ सू० ५३

प्रतीदं विश्वं मोदते यरिंक चं पृथिग्यामधि ॥ ९

अर्वर्षीर्वर्षमुदु षू गृंभाया-कुर्धन्वान्यत्येतवा उं । अजीजन ओर्षधीर्भीजंनाय कमुत प्रजाभ्योविदो मनीषां ॥ ९०

म॰ ६

No. 13

सू० ५३

वयमुं त्वा पथस्पते रथं न वार्जसातये । धिये पूपन्नयुज्महि ॥ १

अभि नो नर्ये वर्ष वीरं प्रयंतदक्षिणं । वामं गृहपंतिं नय ॥ २

अदित्संतं चिदाघृणे पूष्टन्दानांय चोदय ।
पुणेश्चिद्धि म्रंदा मर्नः ॥ ३

वि पृथो वार्जसातये चिनुहि वि मृधो जहि । साधंतामुत्र नो धियः ।। ४

परि तृंधि पणीनामार्रया हृदया कवे। अथेमस्मभ्यं रंधय ॥ ५

वि पूष्तारंया तुद पुणेरिच्छ हुदि प्रियं। अथेमुस्मभ्यं रंधय ॥ ६ म॰ ६ सू॰ ५४

आ रिख किकि्रा क्रंणु पणीनां ह्रदंया कवे । अर्थेमुस्मभ्यं रंधय ॥ ७

यां पूषन्त्रह्मचोदंनी-मारां विभेष्यापृणे । तयां समस्य हृदंय-मा रिख किकिरा क्रेणु ॥ ८

या ते अष्ट्रा गोओपुत्रााष्ट्रणे पत्रुसार्धनी । तस्यस्ति सुम्रमीमहे ॥ ९

उत नो गोषणि धिर्यमश्वसां वाजसामुत । नृवक्षणिहि वीतये ॥ १०

म० ६

No. 14

सु० ५४

सं पूषिन्वदुषां नय यो अंजंसानुशासंति । य एवेदमिति बर्वत् ॥ १

सर्मु पूष्णा गंमेमहि यो गृहां अभिशासंति । इम एवेति च बर्वत् ॥ २

पूष्णश्चकं न रिष्यिति न कोशोर्व पद्यते । नो अस्य व्यथते पुविः ॥ ३

म॰ ६ सू॰ ५५

यो अस्मै हिविषाविधन्न तं पूषापि मृष्यते । पृथमो विंदते वर्ष ॥ ४

पूषा गा अन्वेतु नः पूषा रक्षत्ववेतः ।
पूषा वाजं सनोतु नः ॥ ५

पूष्त्रनु प्र गा ईहि यर्जमानस्य छन्वतः । अस्माकं स्तुवतामुत ॥ ६

मार्किनेशुन्मार्की रिष्नमार्की सं शांरि केवंटे । अथारिष्टाभिरा गंहि ॥ ७

शृष्वंतं पूषणं वयमिर्यमनेष्टवेदसं । ईशानं राय ईमहे ॥ ८

पूष्-तर्व वृते वृयं न रिष्येम कर्दा चुन । स्तोतारंस्त इह स्मीस ॥ ९

परि पूषा प्रस्ताङ्क्तं दधातु दक्षिणं । पुनेनी नृष्टमार्जतु ॥ १० ॥

म० ६

No. 15

सु० ५५

एहि वां विमुची नपादार्घृणे सं संचावहै । र्थीर्ऋतस्यं नो भव ॥ ९ म०६ सू० ५६

रथीर्तमं कप्रदिनमीशानं राधसो मुहः।
रायः सर्खायमीमहे॥ २

रायो धारास्याष्ट्रेषे वसी राशिरंजाश्व । धीर्वतोधीवतुः सखी ॥ ३

पूषणं नवर्वजाश्वमुपं स्तोषाम वाजिनं । स्वसुर्यो जार उच्यते ॥ ४

मातुर्दिधिषुमेनवं स्वसुर्जारः शृंणोतु नः । भातेंद्रस्य सखा मर्म ॥ ५

आजासंः पूषणं रथे निशुंभास्ते जेनुश्रियं । देवं वहतु बिश्रेतः ॥ ६

म॰ ६

No. 16

मू० ५६

य एनमादिदेशित कर्भादिति पूषणं। न तेन देव आदिशे॥ १

उत घा स र्थीतमः सख्या सत्पतिर्युजा । इंद्री वृत्राणि जिन्नते ॥ २

दुतादः पंरुषे गवि सूरश्वकं हिर्ण्ययं । न्यरयद्वथीतंमः ॥ ३

म॰ ६ स्० ५७

यदुद्य स्वा पुरुष्टुत बर्वाम दस्त मंतुमः । तस्तु नो मन्मं साधय ॥ ४

इमं चे नो गुवेषेणं सातयें सीषधो गूणं। आरात्पूषन्नसि श्रुतः॥ ५

> आ ते स्वस्तिमीमह आरेअंघामुपीवर्ष । अ्या चं सुर्वतांतये श्रक्षं सुर्वतांतये ॥ ६

म॰ ६

No. 17

सू० ५७

इंद्रा नु पूषणां वयं सुख्यायं स्वस्तयं । हुवेम् वार्जसातये ॥ १

सोममुन्य उपासदलातंत्रे चुम्बोः सुतं। कुरुंभमुन्य ईच्छति॥ २

भुजा अन्यस्य वर्षयो हरी अन्यस्य संभृता । ताभ्यां वृत्राणि जिन्नते ॥ ३

यदिं ब्रो अने यदिती महीरपो वृषेतमः । तत्रे पूषाभवत्सची ॥ ४ म॰ ७ स्॰ २८

तां पूष्णः सुमिति वयं वृक्षस्य प्र वयामिव । इंद्रेस्य चा रंभामहे ॥ ५

उत्पूषणे युवामहेभीगूरिव सारियः। मुद्या इंद्रं स्वस्तये॥ ६॥

Ho ?

No. 18

म्० २८

बह्मी ण इंद्रोपं याहि विद्या-नुर्वाचेस्ते हरेयो संतु युक्ताः। विश्वे चिद्धि त्वां विद्ववंत मतीं अस्माकृमिच्छ्रंणुहि विश्वमिन्व॥ १

हवं त इंद्र मिह्ना व्यान-ड्रुह्म यत्पासि शवसिन्नशीणां । आ यद्वज्ञं दिधिषे हस्तं उग्र षोरः सन्त्रत्वां जिनष्टा अषोळहः ॥ २

त्तव प्रणीतींब्र जोर्हुवानान्त्सं यन्नृत्र रोदंसी निनेथं ।
मुहे क्षत्राय शर्वमे हि ज्जेतृतुर्जि चित्तुर्तुजिरशिश्वत् ॥ ३

एभिन इंद्राहंभिर्दशस्य दुर्मित्रासो हि क्षितयः पर्वते ।

म० ७ स्० ४९

प्रति यच्चष्टे अनृतमनेना अर्व द्विता वर्रुणो मायी नः सात् ॥ ४

वोचेमेदिंद्रं मुघवानमेनं
महो रायो राधसो यहदंत्रः ।
यो अचीतो ब्रह्मकृतिमविष्ठो
यूयं पात स्वस्तिभिः सदां नः ॥ ५ ॥

म॰ ७

No. 19

मू॰ ४९

सुमुद्रज्येष्ठाः सिल्लिस्य मध्यां-त्युनाना यंत्यिनिविद्यामानाः । इंद्रो या वृज्जी वृष्यभी रुराद् ता आपी देवीरिह मामवंतु ॥ १

या आपी दिव्या उत वा स्रवंति खुनित्रिमा उत वा याः स्वयंजाः । मुमुद्रार्था याः शुचैयः पावका-स्ता आपी देवीरिह मार्मवंतु ॥ २

यासां राजा वर्षणो याति मध्ये सत्यानृते अवपदयञ्जनानां । मधुश्चतः शुचयो याः पावका-स्ता आपी देवीरिह मार्मवंतु ॥ ३ म॰ ७ स्॰ ५४

यासु राजा वर्षणो यासु सोमी विश्वे देवा यासूर्ज मदैति । वैश्वानरो यास्त्रिः प्रविष्ट-स्ता आपी देवीरिह मार्मवंतु ॥ ४

म० ७

No. 20

स्० ५४

वास्तीष्यते प्रति जानीह्यस्मा-त्स्वीवेशो अनमीवो भवा नः ।
यत्त्वेमेहे प्रति तन्नी जुषस्व
शां नी भव द्विपदे शां चर्तुष्पदे ॥ १

वास्तीष्पते मृतरंणो न एधि
गयस्फानो गोभिरश्वेभिरिंदो ।
अजरांसस्ते सुख्ये स्यांम
पितेवं पुत्रान्प्रति नो जुषस्व ॥ २

वास्तोष्पते शुग्मयो संसदों ते सक्षीमहिं रुण्वया गातुमत्यो । पाहि क्षेमं उत योगे वरं नो यूयं पात स्वस्तिभिः सदो नः ॥ ३ म० ७

No. 21

सू० ६८

आ श्रेभा यातमिश्वना स्वश्वा गिरी दस्रा जुजुषाणा युवाकीः । हुव्यानि च प्रतिभृता वीतं नैः ॥ १

प्र वामंधांसि मद्यांन्यस्थु-ररं गंतं ह्विषों वीतये मे । तिरो अयों हर्वनानि श्रुतं नेः ॥ २

प्र वां रथों मनींजवा इयर्ति तिरो रजांस्यिश्वना शतोतिः । अस्मभ्यं सूर्यावसू इयानः ॥ ३

अयं हु यद्वां देवया उ अर्ब्धि-रूष्वो विवक्ति सोमुसुद्युवभ्यां । आ वृल्गू विप्रो ववृतीत हुव्यैः ॥ ४

चित्रं ह यद्दां भोर्जनुं न्वस्ति न्यत्रेये महिष्वतं युयोतं । यो वामोुमानुं दर्धते प्रियः सन् ॥ ५

उत त्यद्वां जुर्ते अश्विना भूच्यवानाय प्रतीत्यं हिवदे । अधि यद्वपं इतर्जति धृत्यः ॥ ६ म॰ १३ मू॰ ५५

उत त्यं भुज्युमंश्विना सर्खायो मध्ये जहुर्दुरेवांसः समुद्रे । निरीं पर्षदर्शवा यो युवार्कुः ॥ ७

वृकाय चिज्जसंमानाय राक्तमृत श्रुंतं रायवे हूयमांना ।
यावृष्ट्यामिपंन्वतम्पो न
स्तुर्ये चिच्छुक्तयंश्विना राचीभिः ॥ ८

एष स्य कारुजरते सूक्तैरग्ने बुधान उषसी सुमन्मा ।
इषा तं वर्धदुष्ट्या पर्योभिर्यूयं पात स्वस्तिभिः सदा नः ॥ ९

म॰ ७

No. 22

स्० ७५

ब्यु १ षा आंवी दिविजा ऋतेनां-विष्कण्वाना महिमानमागांत् । अप हहस्तंम आवरजुंष्ट-मंगिरस्तमा पृथ्यां अजीगः ॥ १

महे नी अद्य छवितायं बोध्यु-षी महे सीभंगाय प्र यंधि ।

म॰ ७ सू॰ ७५

चित्रं र्यिं युरासं धेह्यस्में देवि मतेषु मानुषि श्रवस्यं॥ २

एते त्ये भानवी दर्शतार्याश्चित्रा उषसी अमृतीस आगुः।
जनयंतो दैव्यानि व्रतान्यापृणंती अंतरिक्षा व्यस्थः॥ ३

एषा स्या युंजाना पराकात्यंचं क्षितीः परिं सुद्यो जिंगाति ।
अभिपद्यंती वयुना जनानां
दिवो दुंहिता भुवंनस्य पत्नीं ॥ ४

वाजिनीवती सूर्यस्य योषां चित्रामंघा राय ईंद्रो वसूनां । ऋषिष्ठुता जुरयंती मुघोन्यु-षा उंच्छति वह्निभिर्गृणाना ॥ ५

प्रति द्युतानामेरुषासो अश्वी-श्वित्रा अंदृश्रत्रुषसं वहंतः। याति शुभा विश्वपिशा रथेन दर्धाति रनं विधृते जनीय॥ ६

मुत्या मुत्येभिर्महुती मुहद्गि-र्देवी देवेभिर्यजुता यजेतेः। म० ७ सू० ८३

रुजद्दूळहानि दर्ददुस्त्रियोणां प्रति गार्व उपसं वावदांत ॥ ७॥

नू नो गोर्मद्वीरवंद्विहि रन्-मुषो अश्वांवत्पुरुभोजी अस्मे । मा नी बुर्हिः पुरुषता निदे क-र्यूयं पात स्वस्तिभिः सदा नः ॥ ८

म॰ ७

No. 23

सू० ८३

युवां नेरा परयंमानास् आप्यं प्राचा गृब्यंतः पृथुपर्शवा ययुः । दासां च वृत्रा हुतमार्यीणि च सुदासंमिद्रावरुणावंसावतं ॥ ९

यत्रा नरंः समयंते कृतध्वेजो यस्मित्राजा भवंति किं चन प्रियं । यत्रा भयंते भुवंना स्वर्दृश्-स्तत्रा न इंद्रावरुणाधि वोचतं ॥ २

सं भूम्या अंता ध्वसिरा अंदृक्ष्तें-द्रावरुणा दिवि घोष आर्रहत्। अस्थुर्जनानामुप् मामरातयो-र्वागवसा हवनश्रुता गतं॥ ३

म॰ ७ सू॰ ८३

इंद्रविरुणा वृधनिभिरपृति
भेदं वन्वंता प्र सुदासमावतं ।
ब्रह्माण्येषां भृणुतुं हवीमनि
सुत्या तृत्सूनामभवत्पुरोहितिः ॥ ४

इंद्रीवरुणावुभ्या तेपिति
माघान्ययो वनुषामर्गतयः ।
युवं हि वस्वं उभयंस्य राज्योध स्मा नोवतुं पार्ये दिवि ॥ ९

युवां ह्वंत उभयांस आजििष्व-द्वं च वस्वो वर्रणं च सातये । यत्र राजंभिर्देशिर्मिर्निबाधितं प्र सुदासुमार्वतं तृत्खंभिः सह ॥ ६

दश् राजानः समिता अर्यज्यवः सुदासमिद्रावरुणा न श्रुंयुधः । सत्या नृणामंद्रासदामुपस्तुति-देवा एषामभवन्देवहृतिषु ॥ ७

दाशुराज्ञे परियत्ताय विश्वतः सुदासं इंद्रावरुणावशिक्षतः । श्वित्यचे यत्र नर्मसा कपूर्दिनी ध्रिया धीवेतो असेपंतु तृत्सेवः ॥ ८ म० ७ स्० ८६

वृत्राण्यन्यः संमिथेषु जिन्नते
बृतान्यन्यो अभि रक्षते सदी।
हर्वामहे वां वृषणा सुवृक्तिभिरुस्मे देवावरुणा दोर्म यच्छतं॥ ९

अस्मे इंद्रों वर्रणो मित्रो अर्यमा सुम्नं येच्छंतु मिह रामें सुप्रथेः। अवधं ज्योतिरदितेर्ऋतावृधे। देवस्य श्लोकं सिवृतुर्मनामहेः॥ १०

म० ७

No. 24

म्० ८६

धीरा त्वस्य महिना जुनूंषि वि यस्त्रस्तंभ् रोदंसी चिदुर्वी । प्र नाकं मुख्वं नुंनुदे बृहंतं द्विता नक्षत्रं पुप्रथेख् भूमं ॥ १

उत स्वयां तुन्बा है सं वंदे त-त्कुदा न्वं १ तर्वर्रणे भुवानि । कि में हुष्यमह्णानो ज़ुषेत कुदा मृळीकं सुमनां अभि रूयं।। २

पृच्छे तदेनी वरुण दिदृक्षू-पी एमि चिकितुषी विपृच्छे ।

म० ७ सू ८६

समानमिन्में क्वयंश्विदाहु-र्यं ह तुभ्यं वर्रणो हणीते ॥ ३

किमार्ग आस वरुण ज्येष्टं यत्स्तोतारं जिघांसिस सर्खायं। प्रतन्में वीचा दूळभ स्वधावी-व त्वानेना नर्मसा तुर ईयां॥ ४

अवं द्रुग्धानि पिच्यां सृजा नी-व या वयं चंक्रुमा तन्भिः। अवं राजन्पशुतृपं न तायुं सृजा वृत्सं न दाम्रो वसिष्ठं॥ ५

न स स्वो दक्षों वरुण ध्रुतिः सा छर्ग मन्युर्विभीदंको अचित्तिः । अस्ति ज्यायान्कर्नीयस उपारे स्वप्तश्चनेदर्गृतस्य प्रयोता ।। ६

अरं दासी न मीळहुषे कराण्य-हं देवाय भूर्णयेनांगाः । अचेतयद्चितों देवो अर्थो गृत्सं राये कृवितंरो जुनाति ॥ ७

अयं सु तुभ्यं वरुण स्वधावो हुदि स्तोम् उपश्रितश्चिदस्तु । म॰ ७ सू॰ ८८

र्या नः क्षेमे रामु योगे नी अस्तु यूयं पात स्वस्तिभिः सर्दा नः ॥ ८

म॰ ७

No. 25

स्॰ ८८

प्र शुंध्युवं वर्रणाय प्रेष्ठां मृति विसिष्ठ मीळहुषे भरस्व । य ईमवीचं करते यजेतं सुहस्रामधं वृषेणं बृहंतं ॥ १

अधा न्वंस्य संदृशं जग्न्वा-नृग्नेरनींकं वर्रणस्य मेसि । स्वर्वेयदश्मन्निध्या उ अधो-भि मा वर्षुंदृशये निनीयात् ॥ २

आ यद्गुहाव वर्षणश्च नावं प्र यत्संमुद्रमी्रयांव मध्यं । अधि यद्पां स्नुभिश्चरांव प्र प्रेंख ईंखयावहै शुभे के ॥ ३

विसेष्ठं ह् वर्षणी नाव्याधा-दृषिं चकार् स्वपा महोभिः । स्तोतार् विप्रः सुदिन्त्वे अह्यां याञ्च यार्वस्तृतनुन्यादुषासंः॥ ४

मं० ७ स्० ८९

क ने त्यानि नी सख्या बेभूवुः सचीवहे यदेवृकं पुरा चित् । बृहंतं माने वरुण स्वधावः सहस्रद्वारं जगमा गृहं ते ।। ५

य आपिर्नित्यो वरुण प्रियः स-त्वामागंसि कृणवृत्सखा ते ।
मा तु एनस्वंतो यक्षिनभुजेम
युधि ब्मा विर्यः स्तुवृते वर्र्स्थं ॥ ६

धुवासुं त्वासु द्गितिषुं क्षियंतो व्य १ स्मत्पाज्ञां वर्रुणो मुमोचत् । अवो वन्वाना अदितेरूपस्थां-बूयं पात स्वस्तिभिः सदां नः ॥ ७

म० ७

## No. 26

मू० ८९

मो षु वेरुण मून्मयं गृहं राजिन्नहं गंमं । मृळा सुंक्षत्र मुळयं ॥ ९

यदेमि पस्फुरिनेव दृतिने ध्मातो अद्भिवः । मृळा सुक्षत्र मृळयं ॥ २

क्रत्वः समह दीनता प्रतीप जीगमा शुचे । मृळा सुक्षत्र मृळयं ॥ ३

मं ७ ५ स्० ८९

अपां मध्ये तस्थिवांसं तृष्णीविदज्जितितारं ।
मुळा सुंक्षत्र मृळयं ॥ ४

यित चेदं वंषण दैव्ये जर्ने-भिद्रोहं मंनुष्या देश्वरांमिस । अचित्ती यत्तव धर्मी युयोपिम मा नुस्तस्मादेनंसी देव रीरिषः॥ ५

म० ७

## No. 27

मु० १०२

पुर्जन्यांय प्र गायत दिवस्पुत्रायं मीळहुंचे । सनो यर्वसमिच्छतु ॥ १

यो गर्भमोषंधीनां गवां कृणोत्यवीतां । पुर्जन्यः पुरुषीणां ॥ २

तस्मा इदास्ये हुविर्जुहोता मधुमत्तमं । इळा नः संयतं करत् ॥ ३॥

म॰ ८

No. 28

स्०३०

नृहि वो अस्त्यर्भुको देवासो न कुमार्कः । विश्वे सतोमहांत इत् ॥ १

इति स्तुतासी असथा रिशादसो य स्थ त्रयंश्व त्रिंशचं। मनेदिवा यत्तियासः॥ २

म० १० सू० १४

ते नेस्त्राध्वं तिवत् त उं नो अधि वोचत । मा नेः पृथः पिज्यांन्मानवा-दिधं दूरं नैष्ट परावर्तः ॥ ३

ये देवास इह स्थन् विश्वे वैश्वानुरा उत । अस्मभ्यं दामें सुप्रथो गवेश्वांय यच्छत ॥ ४

म० १०

No. 29

स्०१४

पुरेयिवांसं प्रवती महीरमं बहुभ्यः पन्थांमनुषस्पशानं । वैवस्वतं संगर्मनुं जनांनां यमं राजानं हृविषां दुवस्य ॥ १

यमो नी गातु प्रथमो विवेद नेषा गर्व्यूतिरपंभर्तवा उ । यत्रा नः पूर्वे पितरः परेयु-रेना जंज्ञानाः पृथ्या ३ अनु स्वाः ॥ २

मार्तली कृष्यैर्यमो अंगिरोभुः र्नृहस्पतिर्ऋकंभिवीवृधानः।

## म० १० मू० १४

यांश्चं देवा वांवृधुर्ये चं देवा-न्त्स्वाहान्ये स्वधयान्ये मंदीत ॥ ३

इमं येम प्रस्तुरमा हि सीदां-गिरोभिः पितृभिः संविदानः । आ त्वा मंत्राः कविशुस्ता वहत्वे-ना रोजन्हविषां मादयस्व ॥ ४

अंगिरीभिरा गंहि यक्तियेभि-र्यमे वैद्धेपेरिह मादयस्व । विवेस्वंतं हुवे यः पिता ते-स्मिन्युत्ते बुर्हिष्या निषद्यं ॥ ५

अंगिरसी नः पितरो नवंग्वा अथंवाणो भृगंवः सोम्यासंः । तेषां वयं सुमतो यक्तियांना-मिष भुद्रे सीमनुसे स्योम ॥ ६

प्रेहि प्रेहिं प्रथिभिः पूर्व्येभि-र्यत्रां नः पूर्वे पितर्रः परेयुः । उभा राजांना स्वधया मदता युमं पंज्ञयासि वर्रणं च देवं ॥ ७

्सं गच्छस्व पितृभिः सं युमेने-ष्टापूर्तेनं पर्मे ब्योमन् ।

म० १० स्० १४

हित्वायोव्दयं पुन्रस्तमेहि सं गेच्छस्व तुन्वां सुवर्चीः ॥ ८

अर्पेत वीत वि चं सर्पतातो-स्मा एतं पितरी लोकमंक्रन्। अहोभिरुद्भिरुक्तभिव्यक्तं यमो दंदात्यवसानमस्मै॥ ९

अति इव सारमेयो श्वानी चतुरक्षो दाबली साधुना पथा। अर्था पितृन्त्सुंविदनाँ उपेहि यमेनु ये संधुमादं मदंति॥ १०

यो ते श्वानी यम रिक्षतारी चतुरक्षी पंधिरक्षी नृचक्षंसी । ताभ्यमिनं परि देहि राज-न्तस्वस्ति चांस्मा अनमीवं चं धेहि ॥ ११

उरूणसार्वसुतृपां उदुंब्ली यमस्यं दूती चरतो जनां अने । तावस्मभ्यं दृशये सूर्यीय पुनेर्दातामसुमुखेह भुद्रं ॥ १२

यमाय सोमं सुनुत यमायं जुहुता हुविः । म० १० सू० ९०

यमं हं युज्ञो गंच्छत्य-मिर्दूतो अरंकतः ॥ १३

यमार्य घृतवंद्घावि-र्जुहोत् प्र चं तिष्ठत । स नो देवेष्वा यम-द्दीर्घमायुः प्र जीवसे ॥ ९४

यमाय मधुमत्तमं

राज्ञे हुव्यं जुहोतन ।

इदं नम् ऋषिभ्यः पूर्वजेभ्यः
पूर्वभ्यः पथिक्रद्यः ॥ १५

त्रिकंदुकेभिः पतित् षळुर्वीरेक्मिद्भृहत् । त्रिष्टुब्गायत्री छंदांसि सर्वा ता यम आहिता ॥ १६

म० १०

No 30

सु० ९०

सहस्रिशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रिपात् । स भूमिं विश्वती वृत्वा-त्यतिष्ठदृशांगुरुं ॥ १

म० १० म्० ९०

पुरुष एवेदं सर्वं यद्भृतं यच्च भव्यं । उतामृत्वस्येशांनी यदन्नेनातिरोहंति ॥ २

एतावांनस्य महिमा-तो ज्यायांश्च पूर्रंषः । पादोस्य विश्वां भृतानिं विपादंस्यामृतं दिवि ॥ ३

त्रिपादृष्वं उदैत्पुरुषः पादीस्येहाभंवत्पुर्नः । ततो विष्वङ्ब्यकाम-स्सादानानदाने अभि ॥ ४

तस्मां हिराळे जायत
विराजो अधि पूर्रेषः ।
स जातो अत्यं रिच्यत
पश्चाङ्क मिमथी पुरः ॥ ५

युत्पुर्हषेण हिवर्षा देवा यज्ञमर्तन्वत । वसंतो अस्यासीदाज्यं ग्रीष्म इध्मः शुरद्धविः ॥ ६ म० १० सू० ९०

तं युज्ञं बुर्हिष् मौक्षुन्पुर्रुषं जातमंग्रतः ।
तेनं देवा अयजंत
साध्या ऋषंयश्च ये ॥ ७

तस्मां ग्रुजात्से वृहुतः संभृतं पृषदा ज्यं । पृथून्तां श्रेके वायव्यां-नारुण्यान्त्राम्याश्च्ये ये ॥ ८

तस्मां युज्ञात्सं वृंहुत् ऋषः सामांनि जिज्ञेरे । छंदांसि जिज्ञेरे तस्मा -यजुस्तस्मांदजायत ॥ ९

तस्मादश्वां अजायंत् ये के चीभृयादंतः । गावीं ह जित्तेरे तस्मा-तस्मोज्जाता अजावयः ॥ १०

यत्पुर्हेषुं व्यदंधुः कित्वधा व्यक्तिल्पयन् । मुखुं किर्मस्य कौ बाहू का ऊरू पार्दा उच्येते ॥ ११

म० १० सू० ९०

बाह्यणीस्य मुखंमासीह्याहू राजन्यः कृतः ।
ऊक्त तर्दस्य यद्वेदयः
पुद्धां भूद्धो अंजायत ॥ १२

चंद्रमा मनंसो जातश्रक्षोः सूर्यो अजायत ।
मुखादिंद्रंश्वाग्निश्वं
प्राणादायुरंजायत ॥ १३

नाभ्यां आसीदंतिरक्षं ज्ञांष्णों चौः समवर्तत । पुद्धां भूमिर्दिज्ञः श्रोत्रा-त्तर्यां लोकां अंकल्पयन् ॥ १४

सुप्तास्यांसुन्परिधयु-स्तिः सप्त सुमिर्धः कृताः । देवा यद्यज्ञं तन्वाना अर्बधन्युरुषं पृथुं ॥ १५

युक्तेनं युक्तमंयजंत देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यांसन् ।
ते हु नाकं महिमानः सचत्
यतु पूर्वे साध्याः संति देवाः ॥ १६

## No. 31

सु० ११९

- इति वा इति में मनो गामश्वं सनुयामिति । कुवित्सोमस्यापामिति ॥ १
- प्र वार्ता इव दोर्धत उन्मा पीता अयंसत । कुवित्सोमस्यापामिति ॥ २
- उन्मां पीता अयंसत् रथमश्वां इवारावः । कुवित्सोमस्यापामिति ॥ ३
- उपं मा मृतिरंस्थित वाश्रा पुत्रमित श्रियं । कुवित्सोमस्यापामिति ॥ ४
- अहं तंष्टेव वृंधुरं पर्येचामि हुदा मृति । कुविन्सोम्स्यापामिति ॥ ५
- नुहि में अक्षिपचनाच्छांत्सुः पंचे कृष्टयः। कुवित्सोमस्याणुमिति ॥ ६
- नृहि में रोदंसी उभे अन्यं पृक्षं चन प्रति । कुवित्सोमस्यापामिति ॥ ७
- अभि द्यां मंहिना भुवमुभी र्घमां पृथिवीं मुहीं । कुवित्सोमुस्यापामिति ॥ ८
- हंताह पृथिवीमिमां नि देधानीह वेह वा । कुवित्सोमस्यापामिति ॥ ९

म० १० सू० १२१

ओ्षिमिर्लृथिवीमुहं जुंघनांनीह वेह वां । कुवित्सोमुस्यापामिति ॥ १०

दिवि में अन्यः पृक्षेोर्धेशे अन्यमंचीकृषं । कुवित्सोम्स्यापामिति ॥ ११

अहमंस्मि महामहोंभिनुभ्यमुदींषितः । कुवित्सोम्स्यापामिति ॥ १२

गृहो याम्यरैकतो देवेभ्यो हव्यवाह्रनः । कुवित्सोमस्यापामिति ॥ ९३

म०१०

No. 32

सू० १२१

हिर्ण्यग्रभीः समेवर्ततांत्री
भूतस्ये जातः पित्तरेकं आसीत् ।
स दाधार पृथिवीं द्यामुतेमां
कस्मै देवार्य हिवर्षा विधेम ॥ १

य आत्मृदा बंलुदा यस्य विश्वं उपासंते पृशिषुं यस्यं देवाः। यस्यं छायामृतुं यस्यं मृत्युः कस्में देवायं हविषां विधेम ॥ २

यः प्राणतो निमिष्तो मंहिकै-कु इद्राजा जगतो बुभूवं। म० १० सू० १२१

य ईशें अस्य द्विपदृश्चतुंष्पदः कस्में देवार्य हविषां विधेम ॥ ३

यस्येमे हिमवंतो महित्वा यस्यं समुद्रं रुसयां सहाहुः । यस्येमाः पृदिशो यस्यं बाहू कस्मे देवायं हविषां विधेम ॥ ४

येन चौरुप्रा पृथिवी चं दृळ्हा येन स्वंः स्तिभृतं येन नार्कः । यो अंतिरिक्षे रजसो विमानः कस्मै देवायं हविषा विधेम ॥ ५

यं क्रंदंसी अवसा तस्तभाने अभ्येक्षेतां मनसा रेजमाने । यत्राधि सूर् उदितो विभाति कस्मे देवायं हविषां विधेम ॥ ६

आपो ह यहूंहतीर्विश्वमाय-न्गर्भे दर्धाना जनयंतीर्दिम । तती देवानां समवर्ततासुरेकः कस्मै देवायं हविषां विधेम ॥ ७

यश्चिदापी महिना पूर्यपेर्य-इक्षं दर्धाना जुनयंतीर्युत्तं ।

म० १० मू० १२५

यो देवेष्विधं देव एक आसी-त्करेंमं देवायं हुविषां विधेम ॥ ८

मा नी हिंसीज्जनिता यः पृथिव्या यो वा दिवं सत्यर्धमी जुनानं। यश्चापश्चंद्रा बृंहतीर्ज्जान कस्मै देवार्य हृविषां विधेम॥ ९

प्रजापते न त्वदेतान्यन्यो विश्वां जातानि परि ता बंभूव । यत्कांमास्ते जुहुमस्तन्नो अस्तु वृयं स्यांमु पत्तयो रयीणां ॥ १०

म० १०

No. 33

मू० १२५

अहं रुद्रेभिर्वसंभिश्वराम्य-हमादित्यैरुत विश्वेदेवैः । अहं मित्रावर्रणोभा विभर्म्य-हर्मिद्राग्नी अहमश्विनोभा ॥ १

अहं सोमेमाहनसं बिभर्म्यु-हं त्वष्टारमुत पूषणं भगं । अहं देधामि द्रविण हविष्मते सुप्राब्धे र्युयर्जमानाय सुन्वते ॥ २ म० १० स्० १२५

अहं राष्ट्रीं संगर्मनी वसूनां चिकितुषीं प्रथमा यक्तियानां । तां मां देवा व्यद्धः पुरुवा भूरिस्थावां भूर्यीवेदायंतीं ॥ ३

मया सो अर्त्रमित्त यो विपर्यति यः प्राणिति य हैं ज्यूणोत्युक्तं । अमंतवो मां त उपं क्षियंति श्रुधि श्रुंत श्रद्धिवं ते वदामि ॥ ४

अहमेव स्वयमिदं वैदामि जुष्टं देवेभिरुत मानुषिभिः। य कामये तंतमुत्र क्षणोमि तं बह्माणुं तमृष्टिं तं सुमेधां॥ ५

अहं रुद्राय धनुरा तेनीमि ब्रह्मदिषे रारेंगे हंतवा उं। अहं जनीय समदं रुणोम्य-हं द्यावीपृथिवी आ विवेश ॥ ६

अहं इंवे पितरंगस्य मूर्धन्मम् योनिंगुप्स्वर्धतः संमुद्धे ।
ततो वि तिष्ठे भुवनानु विश्वोतामूं द्यां वुर्ध्मणोर्ष स्पृज्ञामि ॥ ७

म०० सू० १६८

अहमेव वार्त इव् प्र वीम्या-रभमाणा भुवनानि विश्वा । पुरो दिवा पुर एना पृथिव्ये-तार्वती महिना सं बंभूव ॥ ८॥

म० १०

No. 34.

सू० १६८

वार्तस्य नु मंहिमानं रथंस्य रूजन्नेति स्तनयंत्रस्य घोषः । दिविसपृग्यात्यरूणानि कृण्व-न्नुतो एति पृथिव्या रेणुमस्यन् ॥ ९

सं प्रेरेते अनु वार्तस्य विष्ठा ऐनं गच्छंति सर्मनं न योषाः । ताभिः सुयुक्सूरथं देव ईयते-स्य विर्थस्य भुवनस्य राजां ॥ २

अंतिरिक्षे पृथिभिरीयंमानो न नि विदाते कतुमचुनाहंः । अपां सर्खा प्रथमुजा ऋतावा क्षं स्विज्जातः कुतु आ बंभूव ॥ ३

आत्मा देवानां भुवंनस्य गभी यथावृदां चरति देव एषः । घोषा इदंस्य शृण्विरे न रूपं तस्मै वार्ताय हुविषां विधेम ॥ ४

# II. NOTES.



Mandala I. Sayana: SUKTA 19.

प्रति स्विमित नवर्षे द्वितीयं सूक्तम्। ऋषिच्छन्दसी पूर्ववत्। देवता स्वनुक्रम्बते । प्रति स्वमित्रमारुतमिति। कारीरीष्टी प्रति स्वमित्येषा धाय्या। तथा च सूचितम्। वर्ष-कामेष्टिः कारीरी तस्यां प्रति त्यं चारुमध्यरमीळे अप्ति स्ववसं नमोभिरिति धाय्य इति (Asvalayana Srauta Sutra ii, 13, 1 and 2) । तामेर्ता सूक्तगर्ता प्रयमामृचमाइ ॥

Note:

The hymn is the second in the fifth anuvaka of the first mandala. (For the two-fold division of the Rigveda see Weber's History of Indian Literature, p. 31.) The rishi and metre of the hymn are "the same as before," that is the same as those of hymns Nos. 13 to 18 of this mandala. The rishi is Medhatithi Kanva: and the metre is Gayatri. There remains the question as to the god or gods in whose honour the hymn is sung. As to that Sayana quotes the Anukramanika of Sakatayana, where the rishi, metre and god of every hymn of the Rigveda are given in order, the hymns being cited, as here, by their first words.

Sayana's last general note on the hymn has reference to the ritual. This hymn, with two others (अग्निमीळ Rigveda, i, 1 and ईळे अग्नि स्ववसं नमोभि: Rigveda, v, 60,1), is used at the Kariri sacrifice, a prayer for rain.

# Verse L.

PADAPATHA:

प्रति स्यं चार्रः अध्वरं गोऽपीथायं प्र हूय्से मुरुत्शिः अग्ने आ गृहि ॥ १

त्यच्छ ब्हः सर्वनाम तच्छ ब्ह्पर्यायः । हे अप्ने यो यज्ञः चारः अजुः वैकल्य-रहितः त्यं तथाविधं चारुमध्वरं प्रतिलभ्य गोपीयाय सोमपानाय प्रदूषसे प्रकर्षण त्वं हूयसे । तस्माइस्मिन्नध्वरे त्वं मरुद्धिः सह देवविशेषैः सह आगहि आगच्छ । सेयस्यास्केनैवं व्याख्याता तं प्रति चारुमध्वरं सोमपानाय प्रदूषसे सोमे मरुद्धिः सहागच्छेति (Nirukta x, 36) । प्रति निपात आसुदात्तः । त्यं त्यदादीनामः (Panini vii, 2,102) । प्राविपदिकस्वरः । चारु दृसनिजनिचरीत्यादिना ग्रुण् (Unadisutra i, 3) । अत उपधाया वृद्धिः । भित्त्वादासुदात्तः । गोपीयाय निधीयगोपीयावगया इति (Unadisutra ii, 9) थक्प्रत्ययान्तो निपातितः । प्रति निपातस्वरः ॥

म० १० सू० १२१

ओषिमिर्लृथिवीमृहं जुंघनांनीह वेह वां । कुवित्सोमस्यापामिति ॥ १०

दिवि में अन्यः पृक्षेतिर्धा अन्यमंचीकृषं । कुवित्सामुस्यापामिति ॥ ११

अहमंस्मि महामहोभिन्भ्यमुदीषितः । कुवित्सोमुस्यापामिति ॥ १२

गृहो याम्यरंकतो देवेभ्यो हव्यवाहेनः । कुवित्सोमस्यापामिति ॥ ९३

म०१०

# No. 32

स्० १२१

हिर्ण्यगर्भः समंवर्ततांत्रे भूतस्यं जातः पित्तरेकं आसीत् । स दांधार पृथिवीं द्यामुतेमां कस्मैं देवायं हिवषां विधेम ॥ १

य आत्मदा बेल्टदा यस्य विश्वं उपासंते प्रशिषुं यस्यं देवाः। यस्यं छायामृतुं यस्यं मृत्युः कस्मैं देवायं हविषां विधेम ॥ २

यः प्राणतो निमिषतो महिलीक इद्राजा जगतो बुभूवं।

म० १० सू० १२१

य ईशे अस्य द्विपदृश्चतुंष्पदः कस्मे देवार्य हविषा विधेम ॥ ३

यस्येमे हिमवंतो महित्वा

यस्ये समुद्रं रुसया सहाहुः ।

यस्येमाः पृदिशो यस्य बाहू

कस्मे देवायं हृविषा विधेम ॥ ४

येन खौरुप्रा पृथिवी चं दृळहा येन स्वंः स्तिभृतं येन नार्कः । यो अंतिरिक्षे रजसो विमानः कस्मै देवायं हविषां विधेम ॥ ५

यं क्रंदंसी अवसा तस्तभाने अभ्येक्षेतां मनसा रेजेमाने । यत्राधि सूर उदितो विभाति कस्मे देवायं हविषां विधेम ॥ ६

आपों हु यहूंहुतीर्विश्वमाय-न्गर्भे दर्धाना जुनयंतीर्ग्मि । ततो देवानां समवर्ततासुरेकः कस्मै देवायं हविषां विधेम ॥ ७

यश्चिदापी महिना पूर्यपेरय-इक्षं दर्धाना जुनयंतीर्युत्तं ।

म० १० सू० १२५

यो देवेष्विधं देव एक आसी-त्करेंमें देवायं हिवर्षा विधेम ॥ ८

मा नी हिंसीज्जनिता यः पृथिव्या यो वा दिवं सत्यर्धमी जुनानं। यश्चापश्चंद्रा बृंहतीर्ज्जान कस्मै देवार्य हृविषां विधेम॥ ९

प्रजापते न त्वदेतान्यन्यो विश्वां जातानि परि ता बंभूव । यत्कामास्ते जुहुमस्तन्नो अस्तु वृयं स्याम् पत्तयो रयीणां ॥ १०

म० १०

No. 33

मू० १२५

अहं रुद्रेभिर्वसुंभिश्वराम्य-हमादित्यैरुत विश्वेदेवैः । अहं मित्रावर्रुणोभा विभम्यं-हर्मिद्राग्नी अहमुश्विनोभा ॥ १

अहं सोर्ममाहुनसं बिभर्म्यु-हं त्वष्टारमुत पूषणं भगं । अहं देधामि द्रविणं हुविष्मते सुप्राब्धे देयजमानाय सुन्वते ॥ २ म० १० स्० १२५

अहं राष्ट्री संगर्मनी वसूनां चिकितुषी प्रथमा यक्तियानां । तां मां देवा व्यद्धः पुरुत्रा भूरिस्थात्रां भूर्यीवेदायंतीं ॥ ३

मया सो अर्त्रमित्त यो विपदयंति यः प्राणिति य दें गृणोत्युक्तं । अमंतवो मां त उपं क्षियंति श्रुधि श्रुंत श्रद्धिवं ते वदामि ॥ ४

अहमेव स्वयमिदं वैदामि जुष्टं देवेभिरुत मानुंषेभिः। यं कामये तंतमुप्रं कृणोमि तं बृह्माणुं तमृष्टिं तं सुंमेधां॥ ५

अहं रुद्राय धनुरा तेनीमि ब्रह्मदिषे रारेंगे हंतवा उं। अहं जनीय समदं क्रणोम्य-हं द्यावीपृथिवी आ विंवेश ॥ ६

अहं होंवे पितरंगस्य मूर्धनमम् योनिंगुप्स्व १ तः संमुद्धे ।
ततो वि तिष्ठि भुवनानु विश्वोतामूं द्यां वृष्मणोर्ष स्पृज्ञामि ॥ ७

म०० सू० १६८

अहमेव वार्त इव्ष वाम्या-रभमाणा भुवनानि विश्वा । पुरो दिवा पुर एना प्रथिव्ये-तार्वती महिना संबंभूव ॥ ८ ॥

म० १०

No. 34.

सू० १६८

वार्तस्य नु मंहिमानं रथंस्य रुजन्नेति स्तनयंत्रस्य घोषः । दिविस्पृग्यात्यरुणानिं कृण्व-न्नुतो एति पृथिव्या रेणुमस्यंन् ॥ ९

सं प्रेरेते अनु वार्तस्य विष्ठा ऐनं गच्छंति सर्मनं न योषाः । ताभिः सुयुक्सरथं देव ईयते-स्य विश्वंस्य भुवंनस्य राजां ॥ २

अंतरिक्षे पृथिभिरीयंमानो न नि विदाते कतमञ्चनाहंः । अपां सर्खा प्रथमुजा ऋतावा क्षं स्विज्जातः कृतु आ बंभूव ॥ ३

आत्मा देवानां भुवंनस्य गर्भी यथावृद्यां चरित देव एषः । घोषा इदंस्य शृण्विरे न रूपं तस्मै वार्ताय हुविषां विधेम ॥ ४ II.
NOTES.

## Verse 6.

PADAPATHA:

ये नार्कस्य अधि रोचने दिवि देवासंः आसंते मुरुत्अभिः अमे आ गृहि ॥ ६

SAYANA:

ये महतो नाकस्याधि दुःखरहितस्य सूर्यस्योपिर दिवि युलोके रोचने दीण्यमाने ये देवासः स्वयमि दीण्यमाना आसते । तेर्महिदित्यन्ययः । नाकस्य । कं सुखं तय्यस्मिन्नास्ति असावक इति बहुव्रीहिं कृत्वा पश्चान्त्र न अको नाक इति नञ्जलपुरुषः। नलोपो नञः (Pan. vi, 3,73) इति लोपो न भवति नभ्राण्नपादित्यादिना प्रकृतिभावात् (Pan. vi, 3,75) तत्पुरुषे तुल्यार्थेत्यादिना अन्ययपूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वेन उदात्तत्वम् (Pan. vi, 2, 2,) प्रथमतस्तत्पुरुषं कृत्वा पश्चाद्दद्वविही वत्तरपदान्तोदात्त्वं स्यात् । अधिशन्द उपर्यथे । उपसर्गप्रतिरूपको निपातः । रोचने । हच दीसौ अनुदात्तेतश्च हलादेरिति (Pan. iii, 2, 149) युच् । चित इत्यन्तो-दात्त्वम् । दिवि । ऊडिदिमित्यादिना विभक्तेरुदात्तत्वम् । देवासः। आज्ञसेरस्रगित्यस्य । आसते । आस उपवेशने अनुदात्तेत्वादात्मनेपदम् । इस्य अदादेशः । अदिप्रभृतिभ्यः श्चप इति शपो लुक्। अनुदात्तेत्वाद्यसार्वधानुकानुदात्तत्वम् । यद्वत्त्योगान्न निपातः ॥

# NOTE:

1. नाकस्याधिरोचने. 'On the shining arch of heaven.' The sky (नाक) is conceived of as a 'firmament,' a solid vault on which (अधि with the loc.) the Maruts sent themselves. Sayana's attempt to make नाक mean the sun here hardly deserves notice. He may have been led to it by the fact that the phrase सूर्यस्य रोचने occurs elsewhere Rv. iii, 22, 3. A more common collocation is रोचने दिव: as for example in Rv. i, 105, 5, अमी ये देवा: स्थन निष्या रोचने दिव:, where Sayana's note is हे देवा: निषु पृथिन्यादिषु स्थानेषु येमी यूयं स्थन वर्तमाना भवथ । यानि स्थानानि दिवी बोतमानस्य सूर्यस्य रोचने दी। सिविषये वर्तन्ते । सूर्यप्रकाइयेषु स्थानेष्वत्यर्थै: ।

Max Müller has the following note:-

"Naka must be translated by firmament, as there is no other word in English besides heaven, and this is wanted to render dyu. Like the Jewish firmament, the Indian naka, too, is adorned with stars; cf. i, 68, 5, पिपेश नांक सुभि: Dyu, heaven, is supposed to be above the rajas, sky or welkin. Kuhn's Zeitschrift, vol. xii, p. 82.

Sayana: 'In the radiant heaven above the sun.' See note 1 to i, 6, 9; p. 34.\*

<sup>\*</sup> In the note referred to a number of passages are brought tegether to show that the two words राचनं (देव: belong together, and that they signify the light of heaven, or the bright place of heaven.

# Verse 7.

PADAPATHA:

ये ईिखयंति पर्वतान् तिरः समुद्रं अर्णवं मुरुत्अभेः अग्ने आ गृहि ॥ ७

SAYANA:

ये महतः पर्वतान्मेघानीह्वयन्ति चालयन्ति । तथा अर्थवं उदकयुक्तं समुद्रं तिरःकुर्वन्तीति शेषः । निश्चलस्य जलस्य तरंगापुत्पत्तये चालनं तिरस्कारः । तैर्महिद्धरित्यन्वयः । ईह्वयन्ति उत्त उत्तित्याशायीतिर्गरयर्थः । हेतुमति चेति णच् ।
इतितो नुम् धातोरिति नुम् । णिजन्तधातोश्चित इत्यन्तोदास्त्वम् । श्वपः पिस्वादनुहात्तत्वम् । तिङ्श्च लसार्वधानुकस्वरेण धानुस्वर एव शिष्यते । पर्वतान्। पूर्व पर्व मर्वपूर्णे । औणादिको भृमृदृशीरयादिना तच्यत्ययस्तरः ॥

# Notes:

- 1. तिर:. A preposition governing समुद्रं. So also in the next verse.
- 2. It must be an open question what the poet means by the mountains which are tossed by the Maruts across the surging sea. Looking to the context I think that he has in view the influence of the stormgods on the waters when they stretch across the sea (verse 8), and that by mountains here he means waves mountain high. Compare समुद्रे: पर्वते in ii, 16, 3, where Sayana's gloss, समुद्रे: पर्वते सं is to be rejected. न क्षाणी-या परिन्ते त दियं न समुद्रे: पर्वते स्वाचित्र के समुद्रे: पर्वते स्वच्ये हिंद के स्वच्ये हिंद के समुद्रे: पर्वते स

"That प्रवेत (mountain) is used in the sense of cloud, without any further explanation, is clear from many passages:

i, 57, 6, त्वं तर्मिद्र पर्वतं महामुद्दं बजेण विजन्पवेशश्वकतिथः

'Thou, Indra, hast cut this great broad cloud to pieces with thy lightning.'

We actually find two similes mixed up together, such as v. 32, 2, इ.भ: प्वेतस्य, the udder of the cloud. In the Edda, too, the rocks, said to have been fashioned out of Ymir's bones, are supposed to be intended for clouds. In old Norse klakkr means both cloud and rock; nay, the English word cloud itself has been identified with the Anglo-Saxon clud, rock. See Justi, Orient und Occident, vol. ii, p. 62."

There is nothing distinctive about the passage of clouds across the sea, as contrasted with their passage across the dry land. It must be noted, however, that Roth takes तमुद्र here and in some other passages to refer not to the sea, but to the "waters that are above the sky." † Compare Max Müller, Sacred Hymns of the Brahmans p. 45.

# Verse 8.

PADAPATHA:

आ ये तुन्वंति रहिमश्मिः तिरः सुमुद्रं ओर्जसा मुरुत्-श्मिः अग्ने आ गृहि ॥ ८

SAYANA:

ये मरुतो रिश्मिभः सूर्यकिरणैः सह भातन्वन्ति आधुवन्ति । भाकाशिति शेषः। किंच । भोजसा स्वकीयवलेन समुद्रं तिरस्कुर्वन्ति । तैर्मरिहिरियन्वयः । तन्वन्ति। तनु विस्तारे लहो झोन्तः तनाहिकुञ्भ्य उः (Pan. iii, 1, 79) सति शिष्टस्वरवलीय-स्त्वमन्यत्र विकरणेभ्य इति तिङ एवासुदात्तत्वम् । समुद्रम् । उन्दी क्केदने स्कायि-तञ्चीति रक् समासे कृदुत्तरपदमकृतिस्वरत्वम् ॥

# Verse 9.

PADAPATHA:

अभि त्वा पूर्व अपितये सृजामि सोम्यं मधु मुरुत् अभे अमे आ गृहि ॥ ९

SAYANA:

हे अमे पूर्वपीतये पूर्वकाले प्रवृत्ताय पानाय त्वां प्रति सोम्यं मधु सोमसंबान्धनं मधुरसम् अभिद्यञ्जामि सर्वतः संपादयामि। अतस्खं महिद्धः सहागच्छ। अभि। एवमादीनामन्त इस्यन्तोदात्तत्वम्। त्वामौ दितीयाया इति त्वादेशः सर्वानुदात्तः। पूर्वपीतये। पूर्वा चासौ पीतिश्र पुंवरकर्मधारवेत्यादिना पुंवद्वावः (Pan. vi, 3, 42) सृज्ञामि। सृज्ञ विसर्गे। मिपः पित्त्वादनुदात्तत्वम् । विकरणस्वरः। सोम्यम्। सोम-मर्हति यः। प्रत्ययस्वरेपान्तोदात्तः। मधु। फलिपाटिनमीत्यादिना उपत्ययः। नि-दित्यनुदृत्तेरासुदात्तत्वम्। अन्यद्गतम् । अत्र यास्कः। अभिद्यामि त्वा पूर्वपीतये पूर्वपानाय सोम्यं मधुसोमनयं सोमे महिद्धः सहागच्छेति (Nirukta x, 37).

NOTE:

सोम्पं. The metre shows that we must pronounce so-mi-am. Compare note 1 on verse 2.

<sup>†</sup> The passages cited are i, 19, 7; i, 159, 4; v, 55, 5; v, 73, 8; vi, 58, 8; viii, 10, 1; viii, 54, 2; viii, 86, 5; x, 114, 4.

# No. 2.

MANDALA I.

SUKTA 25.

SAYANA:

विविद्दिकिर्विकिर्युषं दितीयं सूक्तम् तथा चानुकान्तम्। विविद्दिकिति । कृषि-भान्यस्मादिति परिभाषवा गुनःश्चेप एव कृषिः । आहौ गायमिति परिभाषित-त्वाहायत्री छन्दः । वारुणं त्विति पूर्वोक्तत्वानुद्यादिपरिभाषया वरुणो देवता । वि-नियोग उक्तः ग्रीनःश्चेपाख्याने । विश्वेषविनियोगस्तु । आभिष्ठवषडह इदं सूक्तं होत्रकश्चे स्तोमनिमित्तमावापार्यम्। अभिद्रवपृष्ठपाहानामिति खण्डे तथैव सूचितस्। विविद्धं ते विश्व इति वारुणमेतस्य द्वचमावपेत मैत्रावरुण इति(Asval, vii, 5) ॥

# Verse 1.

PADAPATHA:

यत् चित् हि ते विद्याः यथा प देव वरुण व्रतं मिनीमसि चार्विञ्चवि ॥ १

SAVANA:

है वरुण बया लोके विद्याः प्रजाः कराचित्यमाहं कुर्वन्ति तथा ववमपि ते तब संबन्धि विद्या बिद्या विकास स्वाप्त कर्म स्विद्यावि प्रतिहिनं प्रिमिनीमिस प्रमाहेम हिंसितवन्तः। तरिप व्रतं प्रमाहपरिहारेण साजुः कुर्विति शेषः। यथा। लिस्स्वरेणायु-हात्तस्वे प्राप्ते यथेति पाहान्त इति सर्वानुदात्तस्वम् (Phits. iv, 15) मिनीमासि। मीप्त्र हिंसायाम् । इदन्तो मिसः। ऋयाहिभ्यः मा। मीनातेर्निगमे (Pan. vii, 3, 81) इति इस्तस्वम् । ई इल्यघोरितीकारः। सति शिष्टस्तरवलीयस्त्वमन्यम विकासभ्य इति वत्तनात्तिक एव स्वरःशिष्यते । यहुत्तयोगामिषातामावः।। Notes:

- 1. Construe this verse with the one following. Sayana's construction is wrong.
- 2. To refer the position of this word see note on No. I., verse 1.
- 3. मिनीमसि. An older form of the termination of the first person plural. Both forms are used freely together in the Rigveda, but मास occurs five times as often as मः. See Whitney, para. 548. The termination masi, recovered in the Rigveda, throws a flood of light on the real character of the inflections in the Indo-Germanic languages. Terminations like mas and the Latin mus wear little trace of their original signification. But masi is obviously the pronoun of the first person plus the pronoun of the third person, I (or rather me, an old nominative) + he = we.

3. ঘৰিঘৰি. The word is repeated, and forms a compound of which the prior member has its own independent accent, and the other is without accent. Whitney, para. 1260.

## Verse 2.

PADAPATHA:

मा नः वधार्य हनवे जिहीळानस्य शुरुधः मा हृणानस्ये मन्यवे ॥ २

SAYANA:

हे वरुण जिहीळानस्यानाइरं कृतवतो हत्नवे हन्तुः पापहननशीलस्य तव संबन्धिने त्वत्कर्तृकाय वधाय नः अस्मान्मा रीरधः संसिद्धान्विषयभूतान्मा कुरु । हुणानस्य हुणीयमानस्य हुद्धस्य तव मन्यवे क्रोधाय मा अस्मान्रीरधः । वधाय । हनश्च वध इत्यवन्तो वधशब्दः । उञ्ज्ञाहिषु पागहन्तीवात्तः । हत्नवे । हन हिंसागरथोः । कृहिन्थां कृरिति कुमत्ययः (Un. iii, 30) धातोर्नकारस्य तकारः । जिहीळानस्य । हेडु अनाहरे । अस्माल्लिटः कानच् । दिर्भावहलादिशेषहत्वचुत्वज्ञस्त्वानि । एकारस्य ईकारादेशद्वान्तसः । चित इत्यन्तीवात्तत्वम् । रीरधः । राध साध संसिद्धौ । चिङ्ग लिलाप उपधाहस्यत्वम् । दिर्भचनहलादिशेषः । हस्वत्यसन्वद्धावेन्त्वान्यासदीर्षाः । न माङ्योग इत्यदभावः । हृणानस्य । हृणीङ् लज्जायाम् । अस्माच्छानिच पृषोदरादित्वादिनमतरूपसिद्धिः ॥

# Notes:

- 1. Sayana takes जिहीळानस्य with हत्ते ("destructive of the scoffer"), and refers ह्णानस्य to Varuna himself. Both constructions are harsh, if indeed the second be not impossible. The two words refer to the enemies, human and superhuman, against whom the favour of Varuna will continue to protect the righteous or the penitent man.
- 2. जिहीळानस्य. In the Rigveda a lingual l (ळ) takes the place of इ when occurring between two vowels. Whitney, para. 54.

# Verse 3.

PADAPATHA:

वि मृळीकार्य ते मर्नः रथीः अश्वं न संवितं गीःविभः वृरुण सीमहि ॥ ३

## SAYANA:

हे वरुण मृळीकाय अस्मत्स्रखाय ते तव मनो गीर्भिः स्तुतिभिः विसीमहि विशे-षेण बभ्रीमः प्रसादयाम इत्यर्थः। तत्र वृष्टान्तः। रथीः रथस्त्रामी संहितं सम्बद्धतः ण्डित दूरगमनेन आन्तमन्थं न अश्वमिव । बया स्वामी आन्तमन्थं पासप्रदानादिना प्रसादबति तहत् । रथीः । मत्वर्थीय ईकारः । संदितम् । हो अवखण्डने । निष्ठेति क्तः । स्वतिस्वतिमास्थानित्ति किति (Pan. vii, 4, 40) इतीकारान्तादेशः । गति-रनन्तर इति गतेः प्रकृतिस्वरत्वम् । गीर्भिः । सावेकाच इति भिस्र उदाचत्वम् । सीमिहं । षिषु तन्तुसंताने । व्यत्ययेनारमनेपदम् । बहुलं छन्दसीति विकरणस्य लुक् । विल लोपः (Pan. vi, 1, 66) बहु । विम् बन्धन इत्यस्माहिकरणस्य लुक् । दीर्ष-श्वान्वसः ॥

# NOTES:

- 1. Sayana's interpretation of this verse must be rejected. বিধানই cannot mean 'to bind fast': and কাৰ্য নাইবা in such a connection, can mean nothing but 'a horse that is bound.' But the real meaning of the verse is quite uncertain. The context (compare verses 5, and 18) seems to favour the view that the worshipper here expresses the hope that his songs will go up into Varuna's presence, so that by their means he may "loose the mind of Varuna to mercy" as a man, about to undertake a journey, unties his horse. Then and then only will Varuna come to have mercy upon him.
- 2. अर्थ न. In the Rigveda the negative particle न has often to be translated by as. We have an idiom in the making here. To say that A is not B may, in certain connections have no other force, than to suggest that the two are so like each other that it requires to be said of them that the one is not the other (compare the St. Petersburg Dictionary, sub voce).

## Verse 4.

# PADAPATHA:

पर्रा हि मे विक्रमन्यवः पर्तति वस्यः इष्टये वर्यः व वसतीः उपं ॥ ४

## SATANA:

है वरुण में मम शुनःशेपस्य विमन्यवः क्रोधरहिता बुद्धयो वस्त्रदृष्ट वसीयसो-तिश्वयेन वद्धमतो जीवनस्य प्राप्तये परा पतन्ति परास्मुखाः पुनरावृत्तिरहिताः प्रसर्गन्ति । हिश्चव्होस्मिनये सर्वजनप्रिसिद्धमाह । परापत्वे बृष्टान्तः । वयो न पश्चिणो यथा वस्तीर्निवासस्थानान्युप सामीन्येन प्राप्तुवन्ति तह्न् । पतन्ति पादाहिस्वानिधातामानः । वस्त्रदृष्टये । वद्धमण्डब्हाहिन्मतोर्कृषिति मतुपो सुद्धि दिसोप ईबसुनो वकारलोपद्छान्दसः । वस्तीः। श्रतुरुनुम इति कीप दशक्त्यस्य ।

- 1. The thought is apparently continued, the विगन्पनः of this verse corresponding to the गीनिः of the last. But विगन्पनः itself is a difficulty, occurring, as it does only here in the Rigveda. Roth translates, desires, longings.'
- 2. बस्यइष्ट्ये. This word occurs in only two other hymns, i, 176.1 and viii, 86, 2 and 3. On i, 176, 1 Sayana's note is वसीयसो धनस्य पासचे. On viii, 86, 2 he repeats that explanation, but adds, as an alternative, विस्थानस्येष्ट्ये पासचे. In all four places the Pada text writes वस्य:, not वस्य.

# Verse 5.

# PADAPATHA:

कदा क्षत्र अथं नरं आ वर्षणं करामहे मुळीकार्य उरु-चक्षसं ॥ ५

# SAYANA:

मृळीकाय अस्मरम्रुखाय करा कस्मिन्काले आकरामहे अस्मिन्कर्मण्यागतं कर-वाम । कीवृश्चम् । क्षत्रश्चियं बलसेविनं नरं नेतारं उरुचक्षसं बहूनां द्रष्टारम् । क्षत्रश्चियं क्षत्राणि अयतीति क्षत्रश्चीः । क्षिव्वचीत्यादिना किए दीर्घस्य । कृदुत्त-रपद्मकृतिस्वरत्वम् । नरम् । ऋगोरिबत्यबन्त आयुदात्तः । करामहे करोतेर्व्य-स्ययेन श्चए । उरुचक्षसम् । चक्षेबेहलं शिच । इत्यसन् (Un. iv, 232) शिह्या-वार्ष्यामावेशाभावः ॥

# Verse 6.

## PADAPATHA:

तत् इत् समानं आगाते इति वेनैता न प्र युच्छतः धृत-ज्नैताय दाभुषे ॥ ६॥

## SAYANA:

धृतव्रताय अनुष्ठितकर्मणे राशुषे हविर्वत्तते यजमानाय वेनन्तौ काम-यमानौ । मित्रावरुणाविति शेषः । तातुभौ समानं साधारणं तिर्दमस्माभिर्द्तं तदेव हविराशाते असुवाते । न प्रयुच्छतः कदाचिद्धि प्रमादं न कुरुतः । आशाते । असोतिर्लिट द्विभोवहलादिशेषौ । अत आदेः (Pan. vii, 4, 70) इत्यास्तम् । अनि-त्यमागमशासनमिति वचनादशोतेश्व (Pan. vii, 4, 72) इति नुद्रभावः । वेनन्ता । वेनतिः कौन्तिकर्मा । सुपां सुलुगित्याकारः । प्रयुच्छतः । युच्छ प्रमादे । शशुषे । वृश्च सन इत्यस्माहाश्वान्साहानिति कसुप्रत्ययो निपातितः । वसोः संप्रसारणिति वेपसारणम् । शासिवसियसीनां चेति षत्यम् ॥

1. Construe न म युच्छत: with भ्तनताय दाष्ट्रें 'They never fail the faithful giver' (Max Müller). This is the only passage in the Rigveda in which the word भ्तनत is applied, not to the god, but to the worshipper, and the verse has on that ground, as well as on account of the abrupt introduction in it of another god, been regarded with suspicion as a probable interpolation. The word भ्तनत, however, does not occur in the Rigveda so many as twenty times altogether, and there is therefore nothing to stumble at, if once and once only it is used in a particular connection, provided the connection suit the word. That it does so suit is obvious. It means 'upholder of the law' and in that sense can be fitly applied either to the god who sustains the law, himself also observing it, or to the man who obeys it. We may illustrate the double application from i, 3, 7, where we have विशे देवास आ गत दाशांसी दाशुष: सुत.

Nor does the abrupt introduction of Mitra, himself unnamed, constitute a difficulty. The butter is poured into the fire, and "the Two" (the great Twin Brethren) rush forward to accept and enjoy the offering. Who the Two were every worshipper knew.

- 2. In the Pada text आ आते is followed by इति to call attention to the dual form.
- 3. बेनेता. The usual form of the termination in the Rigveda. See Whitney para. 328.
- 4. दाज्ञपे. A perfect participle without reduplication. See Whitney para. 790 b.

#### Verse 7.

## PADAPATHA:

वेर्द यः बीनां पदं अंतरिक्षेण पर्ततां वेर्द नावः समुद्रियः॥ अ

अन्तरिक्षेण पततामाकाश्वमर्गेण गण्छतां वीनां पिक्षणां पदं से वरणो वेद । क्या समुद्रियः समुद्रेवस्थितो वरुणो नावो जले गण्छन्त्याः पदं वेद आनाति। सी-स्मान्यन्यनिति श्रेषः। वेद। विद ज्ञाने। विदो लटो वेति (Pan. iii, 4, 83) तिपो लत्त्। लित्स्वरेणाधुशत्तत्वम्। इयचोतस्तिङ इति संहितामां शिषंः। नीनां। नामन्वतरस्यामिति नाम उशत्तत्वम्। पतताम्। श्रपः पित्ताकृत्तत्त्वम्। श्रुष्ण स्रसार्वधानुकास्त्वम्। सावेकाच इति पष्टशा उशत्तत्वम्। समुद्रियः। भृतार्थं। समुद्राधादः (Pan. iv, 4, 118) इति प्रयत्यवः।।

- 1. बेदा. Note that the Pada text writes बेद, which is the reading also of the Sanhita text in three out of the six places in which the word occurs in this and the two following verses. In the other three places the Sanhita text has the long vowel; the Pada text always writing बेद. Compare Whitney para. 248: "In the veda the final vowel of a word—generally a, much less often i and u—is in a large number of cases prolonged. Usually the prolongation takes place when it is favoured by the metre, but sometimes even where the metre opposes the change."
  - 2. बीनां. The metre shows that we must pronounce vi-na-am.
- 3. वेद नावः समुद्रियः. Sayana takes नावः to be a genitive, supplying पदं and समुद्रियः he takes as a nom. sing. masc. agreeing with यः. It is clear that समुद्रियः in this clause corresponds to अंतरिक्षेण पतता in the previous clause; and if we take it as an epithet of Varuna we must translate (with, for example, Max Müller A. S. L. p. 536) 'Who, on the waters' &c. But Roth, followed by Delbrück and Grassmann, takes नावः समुद्रियः to be accusative plural feminine. For समुद्रियः so taken. Roth cites also x, 65,13 (68,3 in PWB is a misprint): आयः समुद्रियः (nom pl.). Sayana, समुद्रियः समुद्रमन्तरिक्षं तत्रभवा आपन्न । समुद्राभाद भवाभें घपत्ययः (Pan. iv, 4,118).

## Verse 8.

## PADAPATHA:

वेदं मासः धृतः व्रतं द्वादंश प्रजाः वेदं यः उप्रजा-यते ॥ ८

# SAYANA:

धृतत्रतः स्वीकृतकर्मविशेषो यथोक्तमहिमोपेतो वरुणः प्रजावतस्तरा तदीत्पद्य-मामप्रजायुक्तान्द्वादश मासश्चेषादीन्प्ताल्गुनान्तान्वेद जानाति । यस्त्रवोदशो-धिकमास उपजायते संवस्तरसमीपे स्वयमेवोत्पद्यते तमिप वेद । वाक्यशेषः पूर्ववत्। मासः । पहित्यादिना (Pan vi, 1, 63) मासशब्दस्य मासित्यादेशः । ऊदिद-मित्यादिना श्वस उदात्तत्वम् । द्वादश । हो च दश चिति दन्दः । द्वाष्टनः संख्यायाभि-स्वास्त्रम् । (Pan vi, 3, 47) संख्येति (Pan vi, 2, 35) सूत्रेण पूर्वपद्मकृतिस्वरस्वम् ॥ प्रजा एषां सन्तीति तद्स्यास्त्यिमिन्निति मतुप (Pan v, 2, 94) मादुपथाया इति मतुषो वत्वम् । उपजायते । जनेः कर्मकर्तार लद्द् । कर्मवद्भावादास्यनेपद्म् । (Pan v

- iii, 1, 87) वक् । जनारीनामुपरेश एवात्वं वक्तष्वम् इति वचनार्यः कर्टवकी-स्वाद्यस्त्रम्। (Pan. vi, 1, 195,) तिक्वि चोरासवतीर्वुपसर्गस्य निघातः (Pan. viii, 1, 71) न च तिङ्कृतिक इति निघातः यहुत्ताकित्यगिति प्रतिषेधात्।।

  Notes:
- 1. हाद्या. The metre shows that we must pronounce du-a-dâ-śa (Latin du-o-de-cim).
- 2. प्रजाबत:. 'With their offspring.' But what offspring is meant? Sayana says, all that is born therein. Delbrück takes the word to refer to all the months that are to follow the current month. Grassmann finds the explanation of प्रजाबत: in the words that follow, देश य उपजायत. The child of the twelve months is the thirteen month that from time to time is born to them. May the children of the months not be the days?
- 3. बेदा य उपजायते. 'And knows the month that is born to them, born alongside of them.' This is the intercalary month added from time to time to bring the lunar year into accordance with the solar year.

# Verse 9.

## PADAPATHA:

वेदं वार्तस्य वृर्तुनिं उरोः ऋष्वस्यं बृहुतः वेदं ये अधि-ऽआसंते ॥ ९

## SAYANA:

उरोविंद्तीर्णस्य कृष्यस्य इर्शनीयस्य बृहतो गुणैरिधकस्य वातस्य वायोर्वर्तिन् मार्गे वेद । वरुणो जानाति । वे देवा अध्यासते उपिर तिष्ठन्ति तानिप वेद जानाति । वातस्य । असिइसीत्यादिना तन्प्रत्ययान्तो वातग्रव्यो निस्वादागुद्दानः । वर्तिनम् । वर्तिनेनेति वर्तिनः स्तोवनिति स्तोववाचकस्य वर्तिनग्रव्यस्त्रान्तोदान्तस्य स्वयस्वरेण मध्योदान्तस्य प्राप्तेन्तोदान्तस्यम् । (Pan. vi, 1, 160) बृहतः । बृहन्महतोरुपसंख्यानिति उस उदान्तस्यम् । अध्यासते । लसा-वंशानुकानुद्दान्ते सति धातुस्वरः ॥

# Verse 10.

# PADAPATHA:

नि सुसाद धृत<sup>ऽ</sup>त्रीतः वर्रणः पुस्त्योद्ध आ सांश्रीज्याय सुक्तर्तुः ॥ १०

# SAYANA:

्धृतव्रतः पूर्वोक्तो वरुणः पस्त्यास्च हैवीषु प्रज्ञास्च आनिषसाद आगत्य निषण्णवान्। किमर्थम् । प्रज्ञानां साम्राज्ञ्यासिद्ध्यर्थे सुक्रतुः शोभनकर्मा । निषसाद् । सहेरप्रतेरिति षत्वम् । साम्राज्ञ्याय । सम्राज्ञो भावः साम्राज्यम् । गुणवचनब्रह्मणादिभ्य इति ष्यग्र् । ज्ञिनत्यादिनित्यमित्यासुदात्तत्वम् । सुक्रतुः । क्रत्याद्यश्चेत्युत्तरपदासुदात्तत्वम् ॥ Nores:

- 1. पसाद. The स् is changed into प् after नि, although नि and ससाद are treated as two distinct words. See Whitney para. 194.
- 2. पस्त्यास्ता. The metre shows that we must pronounce past-i-â-su â. आ is a preposition governing पस्त्यास.
  - 3. सामाज्याय. Pronounce sam-raj-i-a-ya.

# Verse II.

# PADAPATHA:

अर्तः विश्वांनि अद्भुता चिकित्वान् अभि पुरयित कृतानि या च कत्वी ॥ ११

## SAYANA:

अतीस्माइरुणाहिश्वान्यद्भुता सर्वाण्याश्चर्याण चिकित्वान्यज्ञावानिभव्यति सर्वतीवलीकयति। या कृतानि यान्याश्चर्याणि पूर्वे वरुणेन संपादितानि। चकारादन्यानि यान्याश्चर्याणि कर्त्वा इतः परं कर्त्वचानि। तानि सर्वाण्यभिपद्वतीति पूर्वत्रान्तयः। अद्भुता। शेदछन्दसि बहुलिमिति शेलीपः। प्रत्ययलक्षणेन नपुंसकस्य झल्पः (Pan. vii, 1, 72) इति नुम्। नलोपः। चिकित्वान्। कित ज्ञाने। लिटः कसः। अभ्यासहलादिशेषच्चत्वानि । वस्त्रकाजाद्धसामिति नियमादिङभावः। रुत्वानुनासिकावुक्तौ संहितायाम्। पद्यति। पाप्रेत्यादिना दृशेः पद्यादेशः। कर्त्वा। कृत्वार्यं तर्वकेन्केन्यत्वनः (Pan. iii, 4, 14,) इति करोतेस्त्वन्। निस्त्वारासुद्धान्त्वम्। पूर्ववच्छेलीपः॥

## NOTES:

- 1. अतः. 'From thence,' referring to पस्त्यास in the previous verse.
- 2. अङ्कता. An ordinary form of the termination in the Rigveda. See Whitney para. 229.
- 3. विधान्यद्भुता (pronounce visvani adbhuta). 'All wondrous things, all whis wondrous works.' Delbrück would read अद्भुत:, and make the word an epithet of Varuna, as it is of Soma in ix, 20, 5. Failing that, Delbrück suggests 'secret, concealed from others' as the meaning of अद्भुता

here. Grassmann, 'invisible,' either as opposed to द्वय iv, 2, 12, or as still lying concealed in the womb of the future (our passage and i, 170, 1). Max Müller, 'all wondrous things' as above. There does not seem to be any real difficulty, much less any ground either for altering अद्भता, or for attaching to the word a peculiar meaning. Varuna sits down on his heavenly throne. Wondrous is the sight spread out before him, including as it does all the past and all the future ( कतानि या च कत्यों).

- 4. विकित्वान्. The Sanhita text shows a peculiar Vedic sandhi. The student knows that final आस before any vowel or sonant consonant loses its स, the hiatus with a following vowel being allowed to remain. In the Rigveda final आन before a following vowel is written आ. In the great number of such cases आन stands for an original आन्स. The nasalized vowel + स is treated, before a following vowel as the simple vowel + स always is. The correctness of this explanation is vouched for by the accusative चिकित्वास, where the स of which this peculiar Vedic sandhi is the sole survival in the nominative case, has come down to the classical language.
- 5. कत्वो (pronounce kar-tu-a). For the termination see note above on अहुता. कत्वो is the accusative plural neuter of the verbal noun in q which yields the infinitive of the classical language कर्तुम्.

# Verse 12.

PADAPATHA:

सः नः विश्वाहां सुङक्रतुंः आदित्यः सुञ्यर्था कर्त् प्र नः आर्यूषि तारिष्त् ॥ १२

SAYANA:

सुक्रतुः श्रीभनप्रतः स आदित्यो वरुणो विश्वाहा सर्वेष्वहः स नेास्मान् सुपया श्रीभनमार्गेण सहितान्करत्करोतु । किंच नेास्माक्रमार्थूषि प्रतारिषद्मवर्धवतुं 1 सुपया । स्वती पूजायामिति समासे न पूजनाविति (Pan. v, 4, 69) समासान्त-प्रतिषेधः । अव्ययपूर्वपद्मकृतिस्तरे प्राप्ते पराविच्छन्त्वसि बहुलमित्सुन्तरपत्तासुं-शान्तवम् । यहा तृतीयाया आलादेशः (Pan: vii, 1, 39) अव्यवपूर्वपद्मकृति-स्वरस्तं लित्स्वरेण बाध्यते । क्रत्यादयश्चन्त भवति । अवहुत्रीहित्वात् । बहुत्रीहे हि तिहिधीयते । आसुदानं द्वाच्छन्त्सीत्येतविप न भवति । (Pan: vi, 2, 119) पियन्शब्दस्वान्तोदान्तवात् । करत् । करोतिलेटि व्यत्ययेन शप् । सपो सुक्रि

लैटोडाटावित्यडागमः। इतथ लोप इतीकारलोपः। यदा छान्यसे लुङि कृमृवृहहि-भ्यः (Pan. iii, 1, 59) इति च्लेटङ्। चृहशोङि गुणः (Pan. vii, 4, 16) इति गुणः। बहुलं छन्यस्यमाङघोगेपीत्यङभावः। प्रणः। उपसर्गाद्रहुलामिति (Pan. viii, 4, 28.) नसो परवम्। तारिषत्। तारयतेलेंडित्यडागमः। बहुलं लेटीवि सिष्। भादेश-प्रस्थययोरिति परवम्॥

# Notes:

- 1. ज. The nasal in न is changed to ज after न although the two are distinct words. See Whitney para. 191.
- 2. तारियत. A Vedic Subjunctive. "Besides the proper subjunctive, with mode-sign, in its triple form—with primary, with strengthened primary, and with secondary endings, there is in the older language another, without mode-sign and with secondary endings, or in all respects coinciding with the forms of an augment tense (imperfect or acrist) save for the absence of the augment. Subjunctives of this character are frequent in the Rigveda, decidedly less common in later vedic and very little used in the Brahmanas, except after m prohibitive—after which they stand also in the later language." Whitney para. 563.

# Verse 13.

#### PADADATEA

विश्रंत् द्रापिं हिर्ण्ययं वर्षणः वस्तु निःश्नजं परि स्पर्शः नि सेदिरे ॥ ९३

# SAYANA:

हरण्ययं सुवर्णमयं द्रापि कवचं विश्व स्वारयन्वरूणो निर्णितं पुष्टं स्वधारि वस्त आच्छादयति । स्पद्यो हिरण्यस्पर्शिनो रदमयः परिनिषेदिरं सर्वतो निषण्णाः । विश्वत्। विभत् । विभत् । विभत् । विश्वत् । विश्वत् । विश्वत् । विश्वत् । विश्वत् । विश्वतः चार्षाः । विश्वतः । वस्त । व

- 1. जापि. The word occurs in only four other passages of the Rigveds, i, 116, 10, iv, 53,2; ix, 86,14; 100, 9. Sayana uniformly renders it by क्वम. Fick has compared the Lithuanian drapana 'clock, mantle' and that meaning has been generally accepted for the Sanskrit word.
- 2. बस्त. A third sing. impf. "In the older language the augment is often lost, and the augmentless forms have the same value as if they were complete; or rather more often they are used as subjunctives." Whitney para. 587. It is probable that the augment, like the termination, was originally a distinct word, whose presence in the sentence was not essential to the conveying the sense of time past.

From the double use of these augmentless past forms in the veda (compare note 2 above on verse 12) it is impossible to decide from the form alone whether a particular word is to be translated as a past indicative or as a subjunctive. This is the case for example with the inverse 14 of this hymn, which as far as the form goes may mean either I saw just now or 'may I see.'

- 3. निर्मित्रं. This word occurs not infrequently (twelve times), Sayana generally explains it by रूप. A comparison of the passages seems to show that it means an ornament or an adorned robe, and that meaning suits our passage better than Sayana's explanation. For कहत means 'he has put on 'not 'he is covering.'
- 4. परि स्पन्नो नि षेदिरे. 'His spies sit down around.' Sayana's mistake is amazing when we consider how common in the Rigveda is the conception of Varuna's spies or messengers. Compare for example vii, 87,3 परि स्पन्नो नरूणस्य स्मिरिष्टा उभे पन्यिति रोदसी सुमेके. Sayana, स्पन्नान्ति स्पन्न-तीति स्पन्न: चराः.

#### Verse 14.

# PADAPATHA:

न यं दिप्सैति दिप्सर्वः न दुर्द्वाणः जनानां न देवं अभिज्मातयः ॥९४

# SAYANA:

दिप्सवो हिंसितुमिच्छन्तो वैरिणो यं वरुणं न दिप्सन्ति भीताः सन्तो हिंसितुमि-च्छां परित्वजन्ति । जनानां प्राणिनां हुह्वाणो द्रोग्धारोपि यं वरुणं प्रति न हुद्धान्ति अभिनातवः पाप्नानः। पाप्ना वा अभिनातिरिति युत्यन्तरात्। देवं तं वरुणं न स्वृद्धान्ति दिप्सन्ति । दम्भु दम्भे अस्मास्सिनि सनीयन्तर्घेरयादिना इडभावः । (Pan. vii, 2, 49) । इलन्ताच (Pan. i, 2, 10) इत्यत्र इल्मइणस्य जातिवाणित्वास्सनः किन्त्वाहम्म इचैति दकारात्परस्याकारस्येकारः । (Pan. vii, 4, 56) अनिदितामिति नलोपः । भष्भावाभाव श्छान्दसः (Pan. viii, 2, 37) अत्र लोपोभ्यासस्येख्यश्यास्त्रोपः (Pan, vii, 4, 58) । शपः पित्तवातृदात्तत्वम् । तिङ्श्य लसार्वधातुकस्वरेण सनो नित्वानित्स्वरेणायुदात्तत्वम् यहून्त्योगादिनिधातः । दिप्सव सत्रन्ताहम्भेः। सनाशसाभिक्ष उः (Pan. iii, 2, 168) इत्युप्तत्ययः । प्रत्ययस्यः । दुह्राणः । दुह्रज्यास्ययः । अन्येभ्योपि दृश्यन्त इति क्रिण् । प्रत्ययस्य पित्त्वाहनुदात्त्त्वम् ॥

## NOTE:

इह्नाणो जनानां. 'Those who injure us men.' A contrast is ntended between the tribes of men and the god (देवं) who need fear no foe. Sayana's construction is therefore to be upheld against for example Grassmann, who in his translation takes जनानां with अभिनातय: (differently in his dictionary), or Ludwig, who takes the genitive partitively, 'here among men.' Compare Max Müller, "the tormentors of men."

# Verse 15.

#### PADAPATHA:

उत यः मार्नुषेषु आ यर्शः चुके असमि आ अस्माकं उदरेषु आ ॥ १५

## SAYANA:

उत अपि च यो वरुणो मानुषेषु यशोत्रम् आ चक्रे सर्वतः कृतवान् । स वरुणः कुर्वत्रप्या सर्वत असामि। संपूर्णे चक्रे न तु न्यूनं कृतवान् । विशेषतोस्माकमुद्देर्षु आ सर्वतश्रके । मानुषेषु । मनोजीतावञ्यती षुक् च (Pan. iv, 1, 161) इत्यञ्च । जिनत्यादिनित्यामित्याखुदात्तत्वम् । चक्रे । प्रत्ययस्वरः । असामि। अञ्यवे नञ्जु- निपातानामिति वक्तञ्यम् (Pan. vi, 2, 2, 1) इत्यञ्ययपूर्वपद्मकृतिस्वरत्वम् । यद्यः । अशेर्युद् चेत्यसुन् । उद्दरेषु । उद्दि वृणातरज्ञती पूर्वपद्मन्त्वलोपश्च (Up. v, 19) इत्यल् । लित्स्वरः । गविकारकोपपदादित्युत्तरपद्मकृतिस्वरत्वम् ॥ Notes:

J. मानुषेष्वा (pronounce mâ-nu-she-shu â), 'In men.' Compare प्रस्यास्त्रा in verse 10. So also in this verse again उद्देश्या (pronounce u-da-re-shu â,) 'In our bellies.' The आ after समामि (pronounce a-sâ mi â) on the other hand is a particle of emphasis.

2. यज्ञ:. The meaning food is doubtful, and it suits only half of the verse (उदरेषु आ). Max Müller's "glory, and not half glory, who gives it even to our own bodies" obscures the obvious meaning of अस्माक मुद्देष्वा, a clause which clearly refers to food. Grassmann, who understands the word as meaning 'good, blessing' compares x, 22, 2 इह भुत इंडो अस्मे अच स्तवे वज्यूचीषमः । मित्रो न यो जनेष्वा यज्ञ खक्ते आसाम्या Sayana, य इन्हो मित्रो न सूर्य इव स्निग्ध इव वा जनेषु स्तोतृजनेषु यज्ञः अत्रं कीर्ति वा आषके करोति.

Ludwig most unreasonably takes offence at उद्शेषु and actually alters it to दुर्वेषु, which he translates 'in our own houses.'

# Verse 16.

PADAPATHA:

पर्रा में यंति धीतयः गार्वः न गर्ब्यूतीः अनुं इच्छंतीः उरुऽचक्षंसं ॥ १६

SAYANA:

उरुचक्षतं बहुनिर्द्रहव्यं वरुणिन्छन्तीर्ने धीतयः द्युनः शेपस्य बुद्धयः परायन्ति पराह्मुखा निवृत्तिरिहता गच्छन्ति । तत्र दृष्टान्तः । गावो न यथा गावो गच्यु-तीरतु गोष्ठान्यनुलक्ष्य गच्छन्ति तद्दन् । गव्युतीः । गावोत्र यूयन्त इस्वधिकरणे क्तिन् । गोर्बुती छन्दि । (Pan. vi, 1, 79, 2) इस्ववादेशः । दासीभारादिस्वास्पू-र्वपदप्रकृतिस्वरस्यम् । यद्दा यूतिर्यवनं गवां यवनमत्रेति बद्दव्रीहौ पूर्वपदप्रकृतिस्वरस्यम् । इच्छन्तीः । इषु गिमयमां छ इति छस्वम् । अनुपदेशाह्मसार्वधानुकानुदात्तस्वे विकरणस्वरः शिष्यते ॥

# Verse 17.

PADAPATHA:

सं नु वोचावहै पुनः यतः मे मधुं आर्श्वतं होतांश्वव क्ष-देसे प्रियं ॥१७

SAYANA:

बता बस्मास्कारणात् मे मङ्जीवनार्ये मधुरं हिवराशृतम् । अञ्ज्ञःसवाख्ये कर्मणि संपारितम् । अतः कारणाद्धोतेव होमकर्तेव स्वमपि प्रियं हिवः श्वरसे अग्रासि । पुनः हविःस्वीकाराद्वृभ्वे नृप्तस्त्वं जीवन्नहं च नु अवद्यं संवोचावहै । संभूय प्रियवार्ता कः रवावहै । वोचावहै । लोडर्ये छान्दसे लुङि झुवो विचः । अस्यतिवक्तीति च्लेरङा-देशः । वच उमित्युमागमे गुणः । व्यत्ययेन टेरैत्वम् । यहा लोट एव जुङादेशः स्थानिवद्भावादैत्वम् । आभृतम् । हमहोर्भः। गतिरनन्तर इति गतेः प्रकृतिस्वरत्वम् । Norrs:

- 1. सं नु बोचावहै. 'Come now, and let us talk together.' For बोचावहै see Whitney paras 847 and 854. "The roots पत्, नश्, बच् form the tense stems पत्, नश्, बोच, of which the first is palpably and the other two are probably the result of reduplication; but the language has lost the sense of their being such, and makes other reduplicated aorists from the same roots . . . The stem बोच has in Vedic use well-nigh assumed the value of a root; its forms are very various, and of frequent use, in the Rigveda especially far outnumbering in occurrences all other forms from बच्. Besides those already given we find बोचा (1st sing. imp.) and बोचाति, बोचावहै, बोचे: बोचेय बोचेमाई बोचतात् बोचत्, (2nd sing.) बोचतं, बोचत."
- 2. होतेव बद्दो त्रियं 'Like a priest thou art eating the choice morsel.' Max Müller translates "thou eatest what thou likest like a friend," but notes that hotri "does not mean friend, but the priest who is chosen to invite the gods. Perhaps it means poet and priest in a more general sense than in the later hymns." Is there a reference to some old custom according to which the priest took first toll of the offering (1 Samuel ii, 13 and 14).

# Verse 18.

PADAPATHA:

दशीं नु विश्वर्ष्दर्शतं दशीं रथें अधि क्षमिं एताः जुष्त मे

SAYANA:

विश्वदर्शतं सर्वेदेशीयगस्मदनुमहायमत्राविभूतं वहणं दर्शे नु । अहं दृष्टवान्खलु । असि आमायां भूमौ रयं वहणसंबान्धनमधिदर्शम् आधिकयेन दृष्टवानस्मि ।एता उच्य-माना मे गिरो मदीयाः स्तुतीर्ज्ञुषत वहणः सेवितवान् । दर्शम् । दृशेः इरितो वा (Pan. iii, 1, 57) इति च्रुरङादेशः । ऋदृशोङ्डि गुणः (Pan. vii, 4, 16) इति गुणः । विश्वदर्शतम् । दृशेर्भृमृदृशीत्यादिना (Un. iii, 109) अतत्त्रप्रत्ययान्तो दर्शतशब्दः ।

मरुद्ध्यादित्वात्पूर्वपदान्तोदात्तत्वम् । बद्धा विश्वं दर्शनीयमस्येति बद्धश्रीहौ विश्वं सं-ज्ञाबाम् (Pan. vii, 2, 106) इति पूर्वपदान्तोदात्तत्वम् । भाम । आतो भातोः (Pan. vi, 4, 140) इत्यत्रात इति योगविभागादाकारलोपः ॥

# Notes:

1. द्वी. See note 2 on verse 12 above and note 2 on verse 13. As far as the form goes द्वी may mean either 'I saw' or 'may I see.' The former is Sayana's way of taking it, and it seems preferable. So also Max Müller. The poet's cry has gone up to Varuna, has "loosed him to mercy" as one undoes the fetters of a horse, and the god now appears coming to forgive and bless his worshipper.

In translating we should use the present. In the Veda the aorist often refers to the moment of the past just gone by: 'I have caught sight of—I see.'

2. अधि अभि. 'On the earth.'

# Verse 19.

## PADAPATHA:

्र इमं मे वुरुण श्रुधि हवं अ़द्य च मृळ्य त्वां अ़्वस्युः आ चुके ॥ १९

# SAYANA:

हे वरुण मे मदीयिममं हवमाह्वानं शुधिशृषु किंच अय अस्मिन्दिने मृळय अस्मान्सुखय। अवस्युः। रक्षणेच्छुरहं त्वां वरुणमाभिमुख्येन चके शब्दयामि स्तीमी-स्वर्थः। शुधि। शु अवणे। लोटो हिः। शृशृणुपृकृवृ-यदछन्दसीति हेथिरादेशः। बहुलं छन्दसीति विकरणस्य लुक् । अन्येषामपि वृदयत इति संहितायां दीर्थः। अवस्युः। अवस्युः। अवस्युः। आचके। अतस्युः। अवस्युः। आपके। के गै शब्दे। अस्माल्लिटपादेचः (Pan. vi, 1, 45) इत्यात्वम् । हिर्भावखुत्वे। आतो लोप इटि च (Pan. vi, 4, 64) इत्याकारलोपः। तिङ्कृतिङ इति निषातः॥ Notes:

- 1. খুখি. For the lengthening of the final vowel in the Sanhita text see note 1 on verse 7, and compare अय in this verse. In the next verse, it will be noticed, খুখি occurs with the short vowel in the Sanhita text.
- 2. आ चके. 'I long for.' On i, 117, 23 सदा कवी सुमातिमा चके वां, Sayana explains आ चके by आभिमुख्येन प्रार्थये.

## Verse 20.

PADAPATHA:

त्वं विश्वस्य मेधिरु द्विवः च ग्मः च राजासि सः यामीन प्रति श्रुधि ॥ २०

# SAYANA:

हे मेधिर मेधाविन्वरूण त्वं दिवश्व द्युलोकस्यापि गमश्च भूलोकस्यापि एवमात्म-कस्य विश्वस्य सर्वस्य जगतो मध्ये राजिस दीन्यसे। स तादृशस्त्वं यामि क्षेमप्रा-पणेस्मदीये प्रतिश्विधे प्रतिश्ववणमाज्ञापनं कुरु रिक्षच्यामीति प्रत्युत्तरं देहीत्यर्थः। दिवः। जिडदिमित्यादिना षष्ठचा उदात्तत्वम्। गमः। ग्मेत्येतद्भूनामस्य पठितम्। आतो धातोरित्यत्रात इति योगविभागादातो लोप इति प्रतिषेधेपि व्यत्ययेनाकार-लोपः। उदात्तिनृदित्तस्वरेण विभक्तेरुदात्तत्वम्। यामिन । या प्रापणे। आतो मनि-न्कानिब्वनिपश्चोति मनिन्। नित्त्वादाद्युदात्तत्वम्। श्रुधि। उक्तम्।

# Notes:

- 1. राजिस. 'Rulest over.' This is Sayana's own way of taking the word in i, 36, 12; त्वं वाजस्य शुत्यस्य राजिस, where he explains it by ईश्वरी भवासे.
  - 2. सः ( = स न्वं). See Whitney para. 498.
- 3. यामनि. 'On thy way.' The vision of verse 18 is continued. Compare Sayana's note on i, 181, 7: यामञ्जयामञ्क्षणतं इव मे (where यामन् and अयामन् are vedic locatives). The note is यामन् गमने अयामन् अगमने च इनमाहानं भूणतम्.

# Verse 21.

#### PADAPATHA:

उत् उत्ऽतमं मुमुग्धि नः वि पात्रौ मुध्यमं चृतु अर्व अ्धु-मानि जीवसे ॥ २९

## SAYANA:

नोस्माकमुत्तमं शिरोगतं पाशमुन्मुमुग्धि उत्कृष्य मोचय मध्यममुद्दगतं पाशं विचृत वियुज्य नाशय जीवसे जीवितुमधमानि मदीयान्पादगतान्पाशानवचृतः अवकृष्य नाशय। उत्तमम् । उञ्छादिशु पाठादन्तोदात्तत्वम् । मुमुग्धि। मुन्नु मेाक्षेण । बहुतं छन्दसीति विकरणस्य शुः । हिर्भावः । हलादिशेषः । हझत्थ्यो हेधिः । (Pan. vi, 4, 101) इति हेथिरादेशः । तिङ्कृतिङ इति निघातः । चृत । चृती हिसामन्यन्वोः । लोटो हिः । तुवादिश्यः शः । आतो होरित हेर्नुकः । जीवसे । जीव प्राणधारुषे । तुम्र्ये सेसेनित्यसेप्रत्ययः । प्रत्ययस्वरः ।।

जीवरो. A Vedic infinitive. "In the older language, a very considerable number of derivative abstract nouns—only in a few sporadic instances having anything to do with the tense-systems—are used in an infinitive or quasi-infinitive tense; most often in the dative case, but sometimes also in the accusative, in the genitive and ablative, and (very rarely) in the locative. In the classical Sanskrit there remains a single infinitive, or accusative case-form, having nothing to do with the tense-systems. . . The infinitive in ase is made in the Rigveda from about twenty-five roots" (Whitney, paras. 538 and 973).

The Vedic infinitive in ase is the exact parallel of the Latin infinitive in are, the r in which is a mere euphonic change for s between two vowels of the same character as that, for example, in genus, geu. generis.

No. 3.

MANDALA I.

SUKTA 115.

SAYANA:

चित्रमिति पड्डचं दशमं सूक्तं कुस्सस्यार्थे त्रेष्टुमं सूर्यदेवताकम् । तथा चातुकान्तम् । चित्रं पट् सौर्यमिति । आधिनशस्त्रे सूर्योदयादृध्वे सौर्याणि सूक्तानि संसनीयान् । त्रित्रं दक्तं श्रंसनीयम् । सूत्रितं च । चित्रं देवानां नमो मित्रस्येति । आदितस्तित्र ऋचः सौर्यस्य पशोर्वपापुरोडाशहविषां क्रमेणानुवाक्याः । ततो दे वपापुरोडाशयीर्याञ्चे । तथा च सूत्रितम् । चित्रं देवानामुदगादनीकामिति पञ्च शं नो भव चक्षसा शं नो अद्वा इति (Asval. iii, 8) अतिमूर्तिनाम्म्बेकाहे शुनासीर्ये पर्यणि च सूर्यस्य हविषश्चित्रं देवानामित्येषा याज्या । सूत्रितं च तरिणिविश्वदर्शत-

## Verse 1.

PADAPATHA:

चित्रं देवानी उत् अगात् अनीकं चक्षुः मित्रस्यं वर्रणस्य अग्नेः आ अगाः द्यावीपृथिवी इति अंतरिक्षं सूर्यैः आत्मा जगीतः तुस्युषेः चु ॥ १

SAYANA:

े देवानां रीष्यम्तीसि देवा रदमयः तेषां देवजनानामेव वा अनीकं तेजःसमूहरूपं चित्रमाश्चर्यकरं सूर्यस्य मण्डलमुदगात् उदयाचलं प्राप्तमासीत् । कीदृद्धं । मित्रस्य बहुमस्याप्नेश्च । उपलक्षपमेतत् । तदुपलक्षितानां जगतां चकुः प्रकाशकं चकुः रिन्द्रियस्थानीयं वा । उद्यं प्राप्य च द्यावापृथिवी दिवं पृथिवीमन्तिरिक्षं च आ अप्राः स्वतीयेन तेजसा आ समन्तादपूरयत् । ईदृग्भूतमण्डलान्तर्वर्ती सूर्योन्त्यां मर्वस्य प्रेरकः परमात्मा जगतो जद्गुमस्य तस्थुषः स्थावरस्य चात्मा स्वरूपभूतः। स हि सर्वस्य स्थावरज्ञुन्मात्मकस्य कार्यवर्गस्य कारणम् । कारणाच कार्ये नातिरिच्यते । तथा च पारमर्षे सुनम्। तदनन्यत्मगरम्भणग्रद्धादिश्व इति । यद्दा स्थावरजङ्गमात्मकस्य सर्वस्य प्राणिजातस्य जीवात्मा। उदिते हि सूर्ये मृतप्रायं सर्वे जगत्पुनचेतन्युक्तं सदुपलभ्यते । तथा च श्रूयते । योषौ तपज्जदेति स सर्वेषां भूतातां प्राणानाद्योदेतीति । आप्राः । प्रा पूरणे । लक्षि पुरुषण्वस्य अवित्वाच्छपो लुक् । जगतः । गमेर्द्वे चेति किष् दिवंचनं च । गमः क्रावित्वनुना-सिकलोपः । तत्थुषः । तिष्ठतीर्लटः कसः । दिवंचने गर्पूर्वाः खयः। षष्ठयेकवचने वसोः संप्रसारणम् । आतो लोप इटि चेत्याकारलोपः । शासिवसीति पत्तमः ॥

## Notes:

- ু 1. अपा: Third singular aor. of पा. See Whitney paras. 830 and 889.
- 2. सान्याधनी. See Whitney paras. 1255. "In the oldest language (Rigveda) copulative compounds such as appear later are quite rare, the class being chiefly represented by dual combinations of the name of divinities and other personages, and of personified natural objects. In these combinations, each name has regularly and usually the dual form, and its own accent; but in the very rare instances (only 3 occurrences out of more than 300) in which other cases than the nom. acc. voc. are formed, the final member only is inflected, &c." याना in the compound is a dual form.

# Verse 2.

## PADAPATHA:

सूर्यीः देवीं उषसं रोचंमानां मर्यीः न योषां अभि एति प्-श्वात् यत्रं नर्रः देव अयंतः युगानि वि अतुन्वते प्रति भुद्रायं भुद्रं ॥ २

## SAYANA:

सूर्यो देवी वानाविगुणग्रुक्तां रोचमानां वीप्यमामागुषसं पश्चावभ्येति उपसः प्रावृर्भा-वानन्तरं तामभिलक्ष्य गच्छति । तत्र वृष्टान्तः । मर्यो न योषाम् । यथा कश्चिन्ममुख्यः शोभनावयवां गच्छन्तीं युवर्ति स्त्रियं सततमनुगच्छति तद्दत् । यत्र यस्यामुषसि ज्ञा-तायां देवयन्तो देवं योतमानं सूर्ये यष्टुभिच्छन्तो नरो बज्ञस्य नेतारो यज्ञमानाः । बु- गानि । बुगशब्दः कालवाची । तेन च तच कर्तब्यानि कर्माणि लक्ष्यन्ते यथा वर्शपूर्णमासाविति । अग्निहोचादीनि कर्माणि वितन्त्रते विस्तारयन्ति । बहा देवबन्तो देवबागार्थे धनमात्मन इच्छन्तो यज्ञमानपुरुषा युगानि हलावयवभूतानि कर्षणाय वितन्त्रते प्रसारयान्ति । तामुषसमनुगच्छतीत्यर्थः । एवंविधं भद्रं कल्बाणं सूर्ये प्रति भद्राय कल्याणक्षपाय कर्मकलाय स्तुनं इति शेषः । यहा देवबन्तो देवकामा यज्ञमानि युगानि भूत्वा प्रवीभिः सहिताः सन्तो भद्रं कल्याणमिमहोजादिकं कर्म भद्राय तत्कलार्थे प्रति प्रत्यकं यस्यामुषसि प्रवृत्तायां वितन्त्रते विस्तारयन्ति । मर्वः । मृङ् प्राणत्यागे । छन्द्रति निष्टक्येत्यादो यत्पत्ययान्तो निपात्यते । यतो नाव इत्यायुदात्तत्वम् । युगानि । युज्ञेः कर्मण प्रम् । युगशब्दः कालविशेषे रथा-युगक्रत्ये चेत्युञ्छादिषु पाठाहुगानावोन्तोदात्तत्व च । वितन्त्रते । तनु विस्तारे । तनादिकुञ्च उः । सहेति योगविभागात्तिङोपसर्गस्य समासे सति समासस्येत्य-न्तोदात्तत्वम् ।।

# Note:

The student may be asked to note that Sayana makes no pretence on his own behalf of being in a position to determine authoritatively the meaning and reference of the second line of this difficult verse. None of the interpretations which he suggests for consideration are at all satisfactory. In the first line the "Sun follows after the shining dawn as a man follows after the maiden he loves." is a natural supposition that the next clause, introduced as it is by यत, indicates the goal of their common wandering. They go, he pursuing and she pursued. "there where pious men add life to life, each new one happier than the one before," that is to highest heaven, where the righteous enjoy eternal happiness. So Roth in the Siebenzig Lieder p. 55. He refers to Rv. x, 119, 5; ix, 113, 10. Roth previously took युगानि here to mean yokes, comparing Rv. x, 101, 3 and 4 युन्त सीरा वि युगा तनुष्तं and सीरा यंत्रीत कवया युगा वि तन्त्रते प्रथक्. Sayana, युङ्कमनडादिः सह...तदयै युगा verse 3 हे सजायों यूपं सीरा सीराणि युनक युगानि वि तनुष्यं विस्तारयध्यम् ; verse 4 कत्रयो मेधाविनो ऋत्विजः सीरा सीराणि कर्षणसाधनानि युद्धानित योजयन्ति । युगा युगान्यपि प्रथक परस्परं वि तन्त्रते भित्रप्रदेशानि क्वैन्ति. See the correction under युग in the Supplement of St. Petersburg Dictionary. Benfey, Orient und Occident iii, p. 158, refers 47 to the house of the sacrificer in which this hymn is being sung. The sun hastens there (to shine on that house,) "where god-. fearing heroes continue their generations, one glorious after the other." Grassmann takes युगानि वि तन्त्रते to mean unyoke, outspan. In his dictionary (1873) he asks if we are to supply सूर्याय to भदाय. translation (1877) he accepts Roth's explanation of that phrase.

Ludwig translates "where pious men stretch out their generations happily (भन्नाय) under the eye of the auspicious sun." I have followed Roth, though I do not quite understand how he takes भनि and am disposed to give great weight to Rv. x, iii, 3 and 4 as going far to fix the meaning of the phrase युगानि वितन्तरो.

# Verse 3.

PADAPATHA:

भुद्राः अश्वाः हरितः सूर्यस्य चित्राः एतं श्वाः अनुभाद्यासः नुमुस्यतेः दिवः आ पृष्ठं अस्थुः परि द्यावापृथिवी इति यृति सुद्यः ॥ ३

SAYANA:

भद्राः कल्याणाः। अथा एतग्वा इत्येतदुभयमथनाम। तत्रैकं कियापरं योजनीयम्। अथास्तुरगा व्यापनशीला वा। हरितो हतारिश्वता विचित्रावयवा अनुमाधासीनुकन्मेण सर्वैः स्तृरया मादनीयाः। एवंभूता सूर्यस्येतग्वा अथाः। यद्द्रा एतं गन्तव्यं मार्गे गन्तारोथाः। एतं शवलवर्णे नीलवर्णे वा प्राप्तुवन्तोथाः। नमस्वन्तोस्नाभिनंभस्य-मानाः सन्तो दिवोन्तिरिक्षस्य पृष्ठमुपरिप्रदेशं पूर्वभागलक्षणम् आस्युः। आतिष्ठन्ति प्राप्तुवन्ति । यद्दा हरितो रसहरणशीला रदमयो भद्रादिलक्षणविशिष्टा दिवः पृष्ठं नभःस्थलमातिष्ठन्ति । आस्याय च द्यावाप्त्रियी द्यावाप्त्रियव्यो सद्धस्तरानीमेवैकन्तिः परिवन्ति । परितो गच्छन्ति व्याप्तुवन्तिस्वयंः। अथाः। अद्युव्याते। अश्विष्ठुविद्यादिना कन्। एतग्वाः। इण् गतौ । असिहसीत्यादिना कर्मणि तन्त्रस्ववः भनेरौणादिको भावे ज्ञुपत्ययः। एतमेतव्यं प्रति ग्वो गननं येषां ते तयोक्ताः बहुवीहो पूर्वगद्दमकृतिस्वरत्वम्। अनुमाद्यासः। मदि स्तुतौ । अस्माण्ण्यन्ताक्षो यत्। यतोनाव इत्युद्यात्त्वम्। नमस्यन्तः। नमो वरिव इति पूजार्थे क्यन्। व्यत्यवेन कर्माणे शत्युपत्ययः। अत्युः। तिष्ठतेश्वान्दसो वर्तमाने लुक् । गातिस्थोति सिचो लुक् । आत इति हार्युक्त ।।

NOTES:

एतावा:. The word occurs only thrice in the Rigveda altogether, in all three cases as an epithet of the horses of the gods. On vii, 70, 2 Sayana simply paraphrases एतावा by अभी. On viii, 70, 7, एतावा चित्, he has एतवणीववायी. As Sayana notes here the word is given in the Nighantu as one of the twenty-six synonyms of अभ, and that is really all we know about it.

2. नमस्यंतः. Sayana's interpretation is impossible. Compare i, 1,127,7 where नमस्यंतः is an epithet of the Bhrigus. Sayana नमस्का-रोपलक्षितमुपस्थानं कुर्वन्तः.

# Verse 4.

PADAPATHA:

तत् सूर्यस्य देव अवं तत् मृहि अवं मुध्या कर्तीः वि अतं सं जुभार यदा इत् अयुक्त हरितः सुध अस्थात् आत् रात्री वासंः तुनुते सिमस्म ॥४

SAYANA .

सर्वस्य सर्वप्रेरकत्याहित्यस्य तहेव जमीचात्वं स्वातन्त्र्यमिति बावतः। महित्वं बहस्यं माहास्म्बं च तहेव । तच्छव्यश्चनेर्यच्छव्याभ्याहारः । बःकर्तीः । कर्मनामैततः। प्रारब्धापरिसमाग्रस्य कृष्वादिलभगस्य कर्नेणो मध्या मध्य अपरिसमाप्त एव त स्मिन्कर्मिन विवतं विस्तीर्णे स्वकीयं रिवमजालमस्तं गच्छन्सूर्वः संजभार । अस्मा-होकारस्वारमन्त्रपसंहरति । कर्मकर्थ प्रवृत्तमपरिसमात्रमेव विस्व कर्यस्तं यन्तं सुर्वे दहा । ईदर्श स्वातन्त्रयं महिमा च सूर्यव्यतिरिक्तस्य कस्वास्ति । न कस्यापि । सूर्व एवेड्सं स्वातन्त्रवं महिमानं चावगाहते । अपि च । इहिरववधारणे । बहेत बारिननेव काले हरितो रसहरणशीलान्स्वरदमीन् हरिहर्णानश्वान्वा सधस्थास्त-हस्थानाहस्मास्पार्थिवाह्नोकाहाहायायुक्तः । अन्यनः संयुक्तान्करोति । यहा युक्तिः केवलोपि विपूर्वी इटब्बः। बहैवासी स्वरद्मीनद्दवान्ता संधस्थात्। सह तिष्ठन्त्य-स्मिनिति सथस्यो रथः तस्मार्युक्त । अनुस्तृत् । आर्नन्तरमेव राची निशा वास आच्छादयत् तमः सिमस्मै । सिमग्रब्दः सर्वग्रब्दपर्यायः सप्तम्यर्थे चतुर्थी। सर्वस्मिक्रोको तनते विस्तारयति । यहा वासो वासरमहः । तत्सर्वस्माह्रोकावपनीय राबी तमस्तत्ते । अत्र निरुक्तम् । तस्सूर्यस्य देवस्यं तन्महित्यं मध्ये यस्कर्मणां क्रि-बनापानां विततं संहियते यहासाव्यक्त हरणानावित्यरदमीन्हरितोदवानिति वा अस्य सनी वासस्तन्ते सिमस्मे वासरमहरवयुवती सर्वस्मात् (Nirukta iv, 11)। महिरदम् । मह प्रजायाम् । औप्पादिक इन्प्रत्ययः। तस्य भावस्त्वतली । मध्या । मध्य-श्वद्वारसप्तम्येकवचनस्य सुपां सुलुगिति डावेशः । कर्तीः । करोतेरौपाविकस्तास-म्प्रत्वयः । विततम् । विवूर्वात्तनोतेः कर्मानः निष्ठा । उद्दिनेन स्काप्रत्यय इटो विक-ल्पनाद्यस्य विभाषेतीदमतिषेधः । गतिरनन्तर इति गतेः प्रकृतिस्वरत्वम् । जनार । हमहोर्ग इति मत्वन् । अयुक्त । युजेर्लुहि झलो झलीति सिचो लीपः । सधस्यात । षत्रर्थे कविधानिमध्यधिकरणे कप्रत्ययः। सध मादस्थयोदछन्दसीति सधादेशः। हा-सीमाराहित्यात्पूर्वपद्मकृतिस्वरत्वम् । रात्री । रात्रेश्वाजसाविति कीप् ॥

## Notes:

- 1. मध्या कर्ती: 'In the very making, while the act is proceeding. "मध्या probably an adverbial instr. fem. from मध्य; as preposition in the midst of (gen.) कर्ती: ii, 38, 4; i, 115, 4; गंनो: i. 89, 9 (in mid course), as adverb between? x, 61, 6 (मध्या यन्करवेमभवदभीके)' Grassmann. For the form of the termination compare Whitney, para, 363: . . . "in the Veda the instrumental ending आ very often (in nearly half the occurrences) blends with the final of the stem to आ." कर्ती: is the genitive of the verbal noun in त. Compare note 5 on No, 2 verse 11.
- 2. Sayana's dilemma here is obvious. His desperate suggestion that अयुक्त may here be equal to अमुञ्जून can be compared only with his explanation of निसीमहि in i, 25, as meaning निशेषण बागीमः. In the quotation from the Nirukta we have an old attempt to explain a difficult verse, which must be treated with more deference.

The crux is in the word वितं. What is that outstretched thing to roll which together is the glory of the sun? The explanation seems to me to be furnished by the poet himself in the word तन्ते of the same verse. Verse 4 is not, I think, as has been suggested, a description of the evening, with which we have nothing to do in the hymn. The three verses (3, 4, and 5) are a connected description of the sunrise. In verse 3 we are told that so soon as the horses (rays) of the sun begin their task they in a moment reach to the end of earth and heaven. Verses 4 and 5 are to be taken together. I would translate "This is the godhead, this the greatness of the sun, while it was yet forming he has rolled away the web of darkness; when he voked his horses from their stall, night is still spreading darkness over all: then in the sight of Mitra and of Varuna the sun spread his glory through the vault of Heaven."

Bnt the verse is usually taken very differently. In particular all the authorities accept Sayana's explanation of अयुक्त. I give the translation in the Siebenzig Lieder. "This is the divine strength, the might of Surya: labour, through only half done, comes to a stop so soon as he looses his horses from his car, and night covers all with her veil." Roth compares ii, 38, 4 पुन: समझ्यद्वितने वर्षती मध्या कर्तीन्य- भारकस्य भीर: He explains that verse as referring to the way in which work of all kind is laid aside so soon as the sun reaches the west. Grassmann follows Roth. Ludwig doubts whether वितत can mean

labour, and prefers to refer that word to महिन्त. "This is Surya's godhead, this his greatness: but that widespread greatness he has, after bringing it into our midst, again rolled together." Ludwig therefore refers मध्या कतों: to Surya. But this is not, as Ludwig contends it is, Sayana's way of taking the clause. Sayana clearly refers मध्या कतों: to the works of men: and his words क्षेक्त्म ...... दृष्ट्या are part of the explanation of the passage, not as Ludwig urges, a mere illustration.

Verse 5.

## PADAPATHA:

तन् मित्रस्यं वर्षणस्य अभि ज्वक्षे सूर्यः रूपं कृणुते द्याः उपक्षे अनुतं अन्यत् रुपति अस्य पार्जः कृष्णं अन्यत् हरितेः सं भुरति ॥ ५

## SAYANA:

तत्तरानीमुद्यसमये निवस्य वहणस्य एतदुभयोपलिक्षतस्य सर्वस्य जगतो अभिन्त्रसे आभिनुष्येन दर्शनाय द्योनंभस उपस्थे उपस्थाने मध्ये सूर्यः सर्वस्य प्रेरकः सिवता कपं सर्वस्य निकपकं प्रकाशकं तेजः कृणुते कृणोति । अपि च । अस्य सूर्यस्य हिरतो रसहरणशीला रदमयो हरिद्वर्ण अश्वा वा अनन्त्तमवसानरिहतं कृर्यस्य जगतो व्यापकं रशहीप्यमानं श्वेतवर्णं पाजः । बलनामैतत् । बलयुक्तम् । अतिबलस्यापि नैशस्य तमसो निवारणे समर्थम् अन्यत्तमसो विलक्षणं तेजः संगरिन्त अहिन स्वकीयागमनेन निष्पादयन्ति । तथा कृष्णं कृष्णवर्णमन्यत्तमः स्वकीयागमनेन तिष्पादयन्ति । तथा कृष्णं कृष्णवर्णमन्यत्तमः स्वकीयागमनेन राष्ट्री अस्य रदमयोप्येवं कुर्वन्ति । किमु वक्तव्यं तस्य माहारम्यामिति सूर्यस्य स्तुतिः । अभिष्यक्षे । सपदाहिलक्षणो भावे किष् । कृषुत्तरपद्मकृतिस्वरस्यम् । द्योः । इसिङसोश्चेति (Pan. vi, 1, 110.) पूर्वकपता उपस्थे । घमर्थे कविधानमिति कन्त्रस्यः । मरुष्ट्यादिस्वारपूर्वपदान्तोदात्तस्य । पाजः । पाति रक्षतीति पाजो बलम् । पातेवेले सुद् श्वस्यस्य सुदागमञ्ज (Un. iv, 204) छान्दसो मरवर्थीयस्य विनो कोषः ॥

#### NOTES:

- 1. मिषस्य वरुणस्याभिषको. 'For Mitra and Varuna to see, for the seeing of—on the part of—Indra and Varuna.' चक्के is the dative of a verbal noun. See Whitney para. 97 a.
- 2. The second line seems to refer to the endless succession of day and night. Compare the translation in the Siebenzig Lieder:

"In ewiger Folge führen seine Rosse bald lichte Tageshelle, bald das Dunkel

In endless succession his horses bring, now the clear daylight, now the darkness."

# Verse 6.

PADAPATHA:

अ्य देवाः उत्र्र्इता सूर्यस्य निः अंहैसः पुपृत निः अ-वृद्यात् तत् नः मित्रः वर्षणः मुम्हेतां अदितिः सिंधुः पृ-थिवी उत द्योः ॥ ६

SAYANA:

है देवा खोतमानाः सूर्यरहमयः अद्य अस्मिन्काले सूर्यस्यादित्यस्योदिता उदिते। उदये सति इतस्ततः प्रसर्नतो यूयमस्मानहसः पापानि विष्णुत निष्कृष्य पालयत बिर्द्धस्य सित इतस्ततः प्रसर्नतो यूयमस्मानहसः पापानि विष्णुत निष्कृष्य पालयत बिर्द्धस्मामिरुक्तं नोस्मदीयं तिन्मादयः पर देवता मामहन्तां पूज्ञयन्तु अनुमन्यन्ताम् । रक्षिन्त्विति यावत् । मित्रः प्रमीतेस्त्रायको ऽहरिभागनी देवः। वरुणो अनिष्टानां निषारियता राज्यभिमानी । अदितिरखण्डनीया अदीना वा देवमाता । सिन्धुः स्यन्दनशिन्तोद्याभागिनी देवता । प्रथिवी भूलोकस्याधिष्ठात्री । खीः सुलोकस्य । उत्तर्यक्तः समुखये । अद्या । निपातस्य चिति सहितायां दीर्घस्यम् । उदिता । उत्पूर्वादेतेभीवे किन्। सुपां सुलुगिति डादेशः । तारौ चिति गतेः प्रकृतिस्वरत्यम् । पिपृता । पृपालनपूर्णयोः पृ इत्येके । लोटि जुहोत्यादित्वाच्छपः सुः । दिर्वचनोरदस्वहला-दिशेषाः । अतिपिपदर्योश्यत्यभ्यासस्यत्वम् । सार्वधातुकमिपिदिति तश्चक्त्व किन्ते सिति स्वत्व तुनुपेत्यादिना सहितायां दीर्घः ।

# Notes:

- 1. डिता. A vedic locative. See Whitney para. 336.
- 2. निरंहतः विपृता निरवदात. 'Free us from danger, free us from shame.' For this use of the verbal prefix see Whitney para. 1081. An older form of आहे: is seen in the Greek ayxos, the Latin angustize, the Germaneng. It means straits विपृत (lengthened to विपृता in the Sanhita text) 'make us to cross over, ferry us across,' to use the English form of the root. Perhaps the earliest recorded expression of a thought which has never died out of the religious consciousness of India.

# No 4.

Mandala I.

SUKTA 43.

SAYANA:

प्रतब्बसीमिरबटचे चतुर्ये सूक्तं रैर्घतमसम्। तथा चानुकान्तम्। प्रतब्बसीमद्यान-क्षेत्रं हु तिम्रदुबन्तमिति । तु तिहत्युक्तत्वाहिदमादिसूक्ताटकस्वामिर्देवता। अन्त्वा बिद्यु । शिष्टास्त्रिष्टुबन्तपरिभाषया जगरवः । प्रातरनुवाकाश्विनशस्त्रयोहको विनियोगः। अग्निष्टोम आग्निमारुते शस्त्र इदं सूक्तं जातवेदस्यनिविद्धानीयम्। अथ ययेत-मिति खण्डे सूत्रितम्। प्र तन्यसी नन्यसीमापो हि होति तिस्न इति (Asval. v, 20) इश्वरात्रस्य प्रथमेण्यहित जातवेदस्यनिविद्धानम् आश्वनिधिके मध्यमेहित च निविद्धानम् । तथा चाचार्योतिदेश ऐकाहिकान्युपशंस्य तेषु निविदो इध्यादेवमेवाग्निमारुत इति (Asval. x, 10) ॥

# Verse 1.

#### PADAPATHA:

प तब्यंसीं नब्यंसीं धीतिं अग्नयं वाचः मातिं सहंसः सूनवें भुरे अपां नपात् यः वर्षंश्मः सह प्रियः होतां पृथिब्यां नि असीदत् ऋत्वियः ॥ ९

### SAYANA:

अहममे तब्बसी तवीवसीम् अतिशयेन वर्धियतीम्। तवितर्वृद्धयर्थः सीनो भातुः। अस्मान् बन्ताच्छन्दसीतीयस्य । तुरिष्ठेमेयः स्विति तृलोपः (Pan.iv,1,143) छान्दस ईकारलोपः। नव्यसी नवतरामपूर्यो धीति यागलभणमुक्तगुणकं कर्भ मभरे प्रकर्षेण करोमि। तथोक्तलभणां वाचो मित स्तुतिक्षणं कर्म भरे। कीदृशायामये। सहसी बलस्य सूनवे पुत्राय। किंच योभिरपां नपात् तासां नमा। अद्भा ओषधयः ओषधी-भ्योभिरित्यमेनेष्नृत्वम्। अथया अपां न पातियता वैद्युतामिक्षपेण प्रवर्षकत्वादिति भावः। तथा भियो य जमानस्य पीणियता भियतमो वा तस्य होता होमनिष्पादकः। सी-भिक्षित्यः प्राप्तकालः प्राप्तप्रवानसमयः सन्पृथिव्यां वेदिलक्षणायां यस्तिनिवास-बोग्वैर्गवादिभनैः सहितो न्यसीवत नितरां सीवति ॥

# Notes:

- 1. ज्या नपात. 'Son of the waters,' probably referring to Agni's birth as lightning in the clouds. The word नम् (Lat. nepos, nepotis, Eng. nephew) is not in the Veda used for a grandson only, as it is in later Sanskrit. Sayana's genealogy of Agni is out of place.
- 2. वसुभि: सह. 'With the Vasus; accompanied by the Vasus,' construing with व्यविद्त्, and taking the next word भियः to be a general epithet of Agni. In the Siebenzig Lieder, p. 101, the three words वसुभि: सह भियः are taken together in the sense of 'the darling of the Vasus.' 'Dwelling as a beloved companion with the gods, or gladly dwelling with the gods.' Roth's note. By the Vasus here and in verse 6 are meant the gods in general.

### Verse 2.

### PADAPATHA:

सः जार्यमानः पुर्मे विश्वीमिनि आविः अग्निः अभुवृत् मातिरिश्वने अस्य क्रत्वां संब्द्धानस्यं मुज्मनां प्र द्यावां शोचिः पृथिवी इति अरोच्यत् ॥ २

### SAYANA:

स पूर्वोक्तोभिजांयमानः अरणी-यामुत्पद्यमानः काष्ठेषु वा प्रादुर्गृतः सन् तदानीमेव परमे उत्कृष्टे व्योमिन विविधरक्षणवित वेदिके मातरिश्वने अन्तरिक्षसंचारिणे
वायवे प्रथममाविरभव प्रत्यक्षोभूत् । त्वमभे प्रथमो मातरिश्वन आविर्भवेत्यादिशुत्यनतरप्रसिद्धः । वायुसंयोगात्प्रज्वलित इत्यर्थः । अथवा मातरि फलस्य निर्मातरिः
बह्ने श्वसिति चेष्टत इति मातरिश्वा यजमानः तदर्थम् । किच सिमधानस्य इन्धनैः
सम्यग्वर्थमानस्यामेर्यज्ञमना बलनामैतत् । बलवता ऋत्वा ऋतुना कर्मणा 'ज्वालनादिव्यापारेण श्रोचिः द्यावा पृथिवी च प्रारोचयत्प्रकर्षणादीपयत् । मध्ये श्रोचिःश्वव्यापारेण सिम्ध्यमानस्येत्यर्थः ।।

### NOTES:

1. "The explanation of Matarisvan as Vayu" (which is given by Yaska) "cannot be justified by the Vedic texts, and rests only upon the etymology of the root vg. The numerous passages where the word is mentioned in the Rigveda exhibit it in two senses. Sometimes it denotes Agni himself, as in the texts i, 96, 3, 4; iii, 29, 4 (11); x, 114, 1, &c.; at other times, the being who, as another Prometheus, fetches down from heaven, from the gods, the fire which had vanished from the earth, and brings it to the Bhrigus, i, 60, 1; i, 93, 6; iii, 2, 13; iii, 5, 10; iii, 9, 5. To think of this bringer of fire as a man, as a sage of antiquity, who had laid hold of the lightning, and placed it on the altar and the hearth, is forbidden by those texts which speak of him as bringing it from heaven, not to mention other grounds. As Prometheus belongs to the superhuman class of Titans, and is only by this means enabled to fetch down the spark from heaven, so must Matarisvan be reckoned as

¹ Ul. ज्वालाचालनादिव्यापारेण.

belonging to those races of demi-gods, who, in the Vedic legends, are sometimes represented as living in the society of the gods, and sometimes as dwelling upon earth. As he brings the fire to the Bhrigus, it is said of these last, that they have communicated fire to men (e.g., in i, 58, 6), and Agni is called the son of Bhrigu (Bhrigavana). Matarisvan also must be reckoned as belonging to this half divine race." . . "It may also be mentioned that the same function of bringing down fire is ascribed in one text (vi, 16, 13) to Atharvan, whose name is connected with fire, like that of Matarisvan; and also that the sisters of Atharvan are called Matarisvaris in x, 120, 9." Roth, Nirukta, p. 112: translated by Muir, Sanskrit texts v, p. 205.

- 2. कत्वा. A Vedic instrumental. Whitney para. 336.
- 3. मज्मना. A noun in the instrumental used adverbially. The word does not occur in any other case.
- 4. प यावा शोचि: पृथिवी अरोघयत. We have already seen that devatadvandvas as they are called, which are the only dvandvas of any frequency in the Rigveda, attach the termination of the dual to each member of the compound, and have a double accent. The present example shows that the two names are felt to be so loosely compounded that they may even be separated by another word.

# Verse 3.

### PADAPATHA:

अस्य खेषाः अजराः अस्य भानवेः सुश्यंदृद्याः सुश्यती-कस्य सुःद्युतेः भाऽत्वेक्षसः अति अक्तः न सिर्धवः अग्नेः रेजुंते अससंतः अजराः ॥ ३

### SAYANA:

अस्य स्तूयमानस्याभेः त्वेषा वीष्ठयः अजराः जरारहिताः अजीर्णाः अविरता इत्वर्थः। नमी जरमरेत्यादिनोत्तरपदायुदात्तत्वम्। तथा स्वप्रतीकस्य शोभनमुख-स्याभेगानवो रदमयः। वीषेठक्तत्वादत्र विस्फुलिङ्गा अवगन्सव्याः। ते च स-संदृशः सुष्टु सम्यग्द्रष्टारः सर्वतो व्याप्ता इत्वर्थः। सुद्युतः सुष्टु सर्वतो द्योतमानाः। तथा अस्याभेगीस्वक्षसः। त्वक्ष इति बलनाम त्वक्षः प्रश्चे इति बलनामस् पाठात्।

मासमानवलाः । अक्तारित रात्रिनामैतत् । अक्तुरूर्ण्येति तन्नाममूक्तस्वात् । दितीयार्थे प्रथमा । अक्तुं जगवज्जकं नैशं तमः अति अतिक्रम्य सिन्धवः स्यन्दमानाः सर्वत्र ब्यामुवन्तः अससन्तः स्वव्यापारेष्वस्वपन्तः अविरताः अत एवाजरा न रेजन्ते न कम्पन्ते दाहपाकादिषु न चलन्ति न चाल्यन्ते वान्यैः । यद्दा नशब्दो दृष्टान्त- क्चनः । भात्वक्षसो भा एव त्वक्षो बलं यस्य तादृशस्यादित्यस्य सिन्धवो न रद्मयः इव । ते यथा स्यन्दनशीला व्याप्तिमन्तः अक्तुरिति अञ्जकं तमोतिक्रम्य असस-न्तो रेजन्ते तद्दशत्वक्षसोस्याम्रेरक्तलक्षणा दीप्तयोपि सर्वत्र रेजन्ते कम्पन्तै व्यामुवन्तीस्यर्थः ॥

# NOTES:

1. Sayana takes त्वेषा: in the sense of दीतय:, and construes अस्य त्वेषा अजरा: as a clause by itself. भानव: is, according to Sayana, the subject of the next clause; सुसंद्रका: and सुयृत: are nominative plurals agreeing with भानव:, and forming the predicate of the clause; सुप्रतीकस्य is in construction with अस्य. The true construction must be doubtful, but the repetition of अजरा: in the second line of the verse makes it probable that word is the subject in both of the clauses in which it here

For this meaning of the word used as a noun in the masculine Roth quotes three passages, ii, 8, 4 आ यः स्वर्ण भानुना चित्री विभात्यर्चिषा । अंजानो अजरेरिम. Sayana, योप्रिश्चित्रश्चायनीयो नानावर्णो वा अर्धिषा ज्वालया रिवमसमूहेन आ विभाति सर्वतो भासते । तत्र दृष्टान्तः ! स्वर्भानुना किरणेन मूर्यं इव । स यथा विभाति तदत् । किं कुर्वन् । अजरेरिनत्यज्वालासमूहेः अभि सर्वतः अद्धानो व्यद्धायन्. iii, 18, 2 वि ते तिष्ठतामजरा अयासः (there is no word in the context with which अजराः can agree as an adjective). Sayana, ते तव रूमयोजरा जरारिहताः प्रतिबन्धरिहताः अत एव अयासः सर्वत्रममनस्वभावाः सन्तः वि तिष्ठन्तं विशेषण तिष्ठन्तु. vii, 3, 3 ट्यस्य ते नवजातस्य वृष्णोग्ने चरंत्यजरा इधानाः. Sayana हे अग्ने नवजातस्य नवपादुर्भावस्य वृष्णो वर्षितः यस्य ते तव अवरा जरारिहताः ज्वाला इधाना उचरन्ति उद्गच्छन्ति.

The l'ire god is ever young, and his अजरा: are his ageless flames. त्वेष: is 'impetuous, swift-rushing.' Compare, for example, रथा न द्वमी त्वेष: समत्मु, i, 66, 3 where Sayana's note is रथा न रथ इव द्वमी मुवर्णवद्गी-चमानदीतियुक्त: समत्मु संग्रामेषु त्वेषा दीत:. If we construe, as the metre suggests, अस्य त्वेषा: अजरा अस्य भानव:) as a phrase by itself (with त्वेषा: as the common epithet of अजरा: and भानव:) the three remaining words in the first line मुसंदृत्ता: मुपतीकस्य मुयुत: are best taken, as their relative position suggests, as three genitives in construction with अस्य. This I understand to be the way in which Roth takes the line (S.L. p. 100). Grassmann in his dictionary takes all three words त्वेषा: अजरा: and

सुसेद्शः with भानवः (in spite of the repeated अस्य). In his translation he gives "Agni's beams, his vigorous troop of flames" (nom. to रेजंते), and takes सुसंदृशस्य सुपतिकस्य सुपुतः as three genitives. Ludwig translates "His ageless flames, his fair light" (with रेजंते) and takes सुप्रतीकस्य सुपुतः with अस्य. In his commentary he suggests that the two words त्येषा अज्ञराः are to be taken as the predicate of their clause.

To explain the second line Sayana, inter alia, takes refuge in the absurdity that the nominative perhaps stands here for the accusative. We can avoid such an outrage on grammar, but may hardly hope to apprehend the meaning of the line. সাবেষ্কা: occurs only here. Roth takes it as a genitive and apparently (dictionary under প্রা) takes it with মিঘন:. That form he explains as an anomalous genitive (মিঘন: = মিঘন: = মিঘন:) He takes সার to be a proposition governing the genitive in the sense of over, on the surface of. \* The translation accordingly in the Siebenzig Lieder is "Like the shimmer which floats on the surface of the stream."

Grassmann follows Sayana in taking भारवदास: and सिंभव: as nominative plurals. अति he takes as an adverb with रेजते. For सिंभव: in the sense of streams of light he instances i, 52, 14 सिंभवे रजसः as a somewhat similar metaphor. He translates then "The flame-streams shine like the daylight, full of light, never slumbering, ever young." Ludwig takes भारवज्ञाः with अग्नेः "who has light for his strength," and takes अरवज्ञः to mean all night through. अग्राः he takes in both places as an adjective, but he would get over the apparent tautology by changing the second अग्राः to अग्राः He rejects Roth's explanation of सिंभवः and believes the meaning of the whole passage to be that Agni resembles the rivers in that like them he is in constant motion day and night.

<sup>\*</sup> Both cites two passages for this meaning and use of अति. i, 141,13 अमी ख ये मचनाने वयं च मिहं न स्रो अति निष्ठतन्युः. Sayana, मिहं मेहन सीलं मेधं यथा स्रः सूर्यो वृष्टचर्य राज्यति तहत्. Both apparently took स्रः as the genitive of स्त्रः. But subsequently he cites our passage under स्रः returning to Sayana's explanation of the word. In the other passage note that Sayana explains अति as he does here. x, 75, 1 प्र सतसत नेधा हि चक्रमुः प्र स्त्रवीणामाति सिंधुरोजसा. Sayana, ता नयः सतसत भूत्वा नेधा पृथिच्यान्तरिक्षे दिनि चेति नेधा निःभकारं चक्रमुः प्रावहन्। स्त्वरीणामासां मध्ये सिन्धुरेतन्नामिका नदी ओजसा स्वबलन अति सबौं अपि नदीरतिकम्य भवहतीति नेषः.

2. अससंत: Occurs only here. The root सस् (स्वप्न) is given in the Nighantu iii, 22; and the forms सस्तु ससंतु ससंत् ससती occur (Roth).

# Verse 4.

# PADAPATHA:

यं आर्डिशि भृगंवः विश्वव्यंदसं नाभां पृथिव्याः भुवंनस्य मुज्मनां अग्निं तं गीःश्मेः हिनुहि स्वे आ दमे यः एकाः वस्वः वर्रुणः न राजेति ॥ ४

# SAYANA:

विश्वेदसं सर्वधनम्। वेद इति धननाम। वेदो विरेव इति तनामस पाठात्। तादृशं यमार्मे भूगवः भूगुगोत्रोत्पन्नाः पापस्य भर्जकाः पृथिव्या वेद्याः। एकदेशे कुत्स्न-शब्दः। यद्वाएतावती वैपृथिवीत्यादिश्चतेः। वेद्याः पृथिवीत्वम्। तस्या नाभौ उत्तर-वेद्यां भुवनस्य भूतजातस्य मज्मना बलेन निमित्तेन आ आभिमुख्येन ईरिरे ईरित्ववन्तः स्थापितवन्तः। तमार्मे स्वे स्वकीय दमे गृहे उत्तरवेद्यां गोभिः स्तुतिभिः आहिनुहि प्रामुहि । हि गतौ वृद्धौ च। उत्तश्च प्रस्ययाच्छन्दिस वावचनमिति हेर्तु-गभावः। योभिरेको मुख्यः सन् एक एव वा वस्यः वसनो गवादिधनस्य राजति ईश्वरो भवति। प्रदातुमिति शेषः। राजतीत्वैश्वर्यकर्मा। क्षियति राजतीति तत्तामस पाठात्। तत्र दृष्टान्तः। वरुणो न वारक आदित्य इव। म यथा सर्वस्येष्टे तद्वत्।। Notes:

- 1. विभवेदसं. 'Omniscient.' In his note on i, 147, 3 Sayana explains the word by विभागत. The word seems to mean विभाग or विभागत according to the context in which it stands.
- 2. नामा. A Vedic locative of the same kind as उदिता already noticed.
- 3. Etil. For the peculiarity which Sayana duly notes see Whitney para. 704. "In the earliest language the rule as to the omission of hi after a root with final vowel does not hold; in the Rigveda such forms as inuhi, krinuhi, chinuhi, dhûnuhi, śrinuhi, sprinuhi, hinuhi, tanuhi, and sanuhi are thrice as frequent in use as inu, śrinu, sunu, tanu and their like."
- 4. आ. 'In,' to be construed with हो देने not as Sayana takes it with हिन्हि. Compare note 2 on No. 2 verse 10 (p. 70) and note 1 on same No. verse 15 (p. 74).
  - 5. बहा: A Vedic genitive. See Whitney para. 336.

# Verse 5.

### PADAPATHA:

न यः वर्राय मुरुतां <sup>ऽ</sup>इव स्वनः सेनां <sup>ऽ</sup>इव सृष्टा दिव्या यथां अञ्चानिः अग्निः जंभैः ति<u>गितैः अन्ति भवेति यो</u>धः न शर्त्वृन् सः वर्ना नि ऋंजुते ॥९

# SAYANA:

ये। भिर्वराय वरणाय निमहाय शको न भवति । तत्र दृष्टान्तमयमुच्यते । महतां स्वन इव । से यथापाद्यस्तद्वत् । तथा छष्टा वैरिक्षयार्थे प्रबलेनाभिसृष्टा सेनेव । सा यथान्यैरिनरोध्या तद्वत् । तथा दिव्या दिवि भवा अश्वनिर्यथ पतर्यवे न निवार्वते तद्वत् । ईदृक्सामध्यमस्तीति दर्शयति । अयमिप्रस्तिगितैः निश्चितैः तीक्ष्णभितैः । अन्त्यविकारण्डान्दसः । जम्भैः दन्तैः दन्तस्थानीयाभिष्ठवीलाभिः अत्ति अस्मिद्विरोधिनो भक्षयति । तथा भवति हिनस्ति । भवं हिसायाम् । यास्कस्त्वाह भवं-तिरित्तकर्मेति । यद्यप्यत्तिभवंत्योरदनमेवार्थः तथापि तद्वान्तरभेदोवगन्तव्यः । तत्र दृष्टान्तः । योधो न संप्रहर्ता शूर इव । स यथा श्रव्यन्ति भक्षयति तद्वत् । किंत्र सोिप्तः वना । वनानि वृक्षादिसमूहान् न्यृञ्जते नितरां प्रसाधयति । दहतीत्यर्थः । इत्तित्वर्थः । इत्तिः प्रसाधनकर्मेति यास्कः ॥

#### NOTES:

- 1. न यो बराय. 'Who cannot be hindered, who is not for hindering.' See Whitney paras. 287 and 282 c.
- 2. सेनेव सृष्टा. The same phrase occurs in i, 66,4 सेनेव सृष्टामं दथात्यस्तृनं विग्रुन्वे प्रतिक्षा । यमे ह जातो, &c. Sayana's note there is सृष्टा प्रेरिता
  सेनेव स्वामिना सह वर्तमाना भटसंहतिरिव अयमग्रिरमं शत्रूणां भयं दथाति विद्धाति.....
  अत्र निरुक्तम् । सेनेव सृष्टा भयं वा बलं वा दथात्यस्तुरिव विग्रुन्वेषप्रतीकेत्यादि (Nirukta x, 21). Roth believes that सेना in both passages means arrow and cites also vii, 3, 4; i, 186, 9; अन्यं ते अस्मित्र वयंतु सेना: ii, 33, 11; अबला: v, 30, 9; viii, 64, 7; x, 23, 1, &c.
  - 3. Take बना ( = बनानि ) as the accusative of अत्ति.

# Verse 6.

# PADAPATHA:

कुवित् नः अग्निः उचर्यस्य वीः असंत् वर्षः कुवित् व-र्षं अभः कामं आश्वरंत् चोदः कुवित् तुतुज्यात् सातये धिर्यः शुचिं अतीकं तं अया धिया गृणे ॥ ६

#### SAYANA:

अयमित्रगेरिमाकमुत्रयस्य उक्थस्य स्तोत्रस्य कुवित् बहुवारं वीः कामिश्वता असत् भवतु । अस्तेलेटण्डागमः । यहा उत्रथस्य एतनामकस्य महर्षेगांत्रप्रभवस्य न इति संबन्धः । तथा वस्रविस्थिता सर्वेषां वस्रस्थानीयो वा वस्रिभिर्वासयिवृभिर्धनैः कामम्। अत्ययमिमिनतं वा कुवित् अतिप्रभूतम् । आवरत् आष्ट्रणोतु । अभिमतप्रशानिन कामं निवर्तयिवत्यर्थः । वृणोतेलेट्यडागमः । छान्दसो विकरणस्य लुक् । अयमित्रश्चोदः अस्माकं कर्मस्र प्रेरकः सन् धियः कर्माणि सातये लागाय कुवित् बहु तुतुष्ठयात् स्वरयत् । प्रेरयिवत्यर्थः । तुजिः प्रेरणार्थः । छान्दसः श्वपः श्रुः । स्विप्रतिकं स्रोभनावयवं स्वाभनक्वालं तमित्रं अथा धिया अनया स्तुतिकप्या प्रज्ञया गृणे उद्यारयानि । स्तौमीरबर्थः ॥

### Notes:

- 1. क्वित्. An interrogative particle.
- 2. वी:. Occurs nowhere else.
- 3. असत्. 3rd pers. sing. subj. See Whitney para. 562. This is the usual construction with कुवित, after which also the verb as here, usually retains its accent. Compare आवरत् in the next clause. तुत्ज्यात् in the third clause, on the other hand, is an optative of the perfect stem. See Whitney para. 812 a.
  - 4. अया. See Whitney para. 502.

### Verse 7.

#### PADAPATHA:

घृत अंतीकं वः ऋतस्यं धूः असदं अभि मित्रं न सं इधानः ऋंज्ते इंधानः अकः विदयेषु दीर्द्यत् शुक्र अंणी उत् ऊं इति नः यसते धियं ॥७

# SAYANA:

घृतप्रतीकं घृतोपक्षमं प्रयाजादिष्वाज्यैहूं यमानत्वात् । यद्वा प्रतीकमञ्जन् । वीक्ष-क्वालमित्यर्थः। किंच वः युष्मत्संबन्धिनः ऋतस्य यद्गस्य धूर्षदं धृरि निर्वहणे सीदन्तं यद्गनिर्वाहकमर्मि मित्रं न मित्रमिव समिधानः इध्मैर्शिष्यमानः ऋञ्चते प्रसाध्यति । ऋञ्चतिः प्रसाधनकर्मा । इन्धानः सम्यग्दीप्यमानः। अकः क्वालासमिदा-दिभिराक्षान्तः अन्वैरनुक्कान्तो वा । क्रमेश्छान्दसो दः। विद्येषु यहेषु वेदयस्य स्तोचेषु निमित्तभूतेषु वीद्यत् स्वयं दीप्यमानः अस्मदीयां धियं प्रज्ञां यागादिविषयां शुभवर्णी निर्मलां ज्योतिष्टोमादि कर्म वा उद् यंसते उद्द्योतयस्येव । यमेलेंट्यहागमः। सिष् । दश्वकोवधारणे । धीरिति कर्मनाम । धीः शमीति तन्नामस पाद्यतः ॥ NOTE:

अकः, Sayana obviously does not know the meaning of this word. On i, 189,7 and iv, 6, 3 he explains it by आक्षामता. On iii, 1, 11 his note is अकः परेषामाकामता परेरनाक्रमणीयो बा. On x, 77, 3, आक्षामणीका महतः These are the only places in which the word occurs.

# Verse 8.

PADAPATHA:

अर्थं उच्छन् अर्थयुच्छत् शिः अर्धे त्रिवेभिः नः पायु विभेः पाहि श्रामेः अर्थं व्येभिः अर्थुपितिभिः बृष्टं आर्थामचन् विभः परि पाहि नः जाः ॥८

SAYANA:

हे असे अपनुष्ठन् अस्मास्त्रभाषाम् । कृष्ठ प्रमारं । आंष्रीश्वस्त्रभाष्ट्रां अभ अपनुष्ठाः अभ अपनुष्ठाः अपनाषाद्धिरन्दधानर्राहिनेः सिर्वानिनेश्वस्त्रस्वाणैः श्वांभः स्वाधारिः वा उतिः रसण्यकारैः नोस्नान् पाहि रस्त । किन्तं हे हष्टं स्वेष्ण्यास्त्रं काः जावस्त्रम् अस्मानिर्वाच्यानः सन् अद्रक्षेतिः अहिंसिनेः अहिंपिने स्वाध्यस्य स्वाधानि । हुन् विकासिनः हिंप्य विकासिनः अस्मान्यस्य । हेप्य विकासिनः निर्वाच्यानः अस्मान्यस्य । हुन् विकासिनः निर्वाच्यानः परि परितः पाहि पान्तव । यहा उत्रकृतिः जावस्य हिन् साः । भारमध्यान् विकासिनः पुत्रपोत्रादिकाः प्रजाः परि पाहि परितः स्वाधानिकाः प्रजाः परि पाहि परितः स्वाधानिकाः प्रजाः परि पाहि परितः स्वाधानिकाः । स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः । स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः । स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः । स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः । स्वाधानिकाः स्वाधानिकाः

NOTE:

अमे:. For this word see note 1 on No. 21, verse 4,

# No. 5.

MAYDALA I.

PARTA 184.

SATATAL

विक्रोर्त् कविर्धन पहुन्तं प्रद्यस्य कृतः स्थानस्य प्रमुत् वेभावतः। भवावतानाः विक्राः प्रदेशस्य स्थानः स्यानः स्थानः स्य

# Verse 1.

PADAPATHA:

विष्णोः नु कुं वीर्याणि प्र वीचं यः पार्थिवानि विष्मुमे रजांसि यः अस्कीभायत् उत्रत्रं सुधब्स्यं विष्चकुमाणः वेधा उरुष्णायः॥ १

SAYANA:

हे नरा विष्णोर्व्यापनशीलस्य देवस्य वीर्याणि वीरकर्नाणि न कम् अतिशीघं प्रवीचं प्रमवीनि । अत्र यद्यपि न कमिति परद्वयं तथापि यास्केन नवीत्तराणि पद्यानीत्य-क्तत्वात् (Naigh. iii, 12) शाखान्तर एकत्वेन पाठाच न इत्येतस्मिनेवार्ये न क-मिति परद्वयम् । कानि तानीति तत्राह । यो विष्णः पार्थिवानि पृथिवीसंबन्धीनि र जांसि रञ्जनात्मकानि क्षित्यादिलोकत्रयाभिमानीन्यभिवाय्वादित्यस्तपाणि रजांसि विममे विशेषेण निर्ममे । अत्र त्रयो लोका अपि पृथिवीशब्दवाच्याः। तथा च मन्त्रान्तरं यहीन्द्रामी अवमस्यां पृथिव्यां मध्यमस्यां परमस्यामुत स्य हाते । तैतिरीयेपि योस्यां पृथिन्यामस्यायुषेत्युपक्रम्य यो दितीयस्यां ततीयस्यां पृथिन्या-मिति । तस्माह्रोकत्रयस्य पृथिवीशब्दवाच्यत्वम् । किंच यश्च विष्णुरुत्तरमृद्ध-ततरमतिविस्तीर्णे सधस्यं सहस्थानं लोकत्रयाश्रयभूतमन्तरिक्षं अस्क्रभायत्। तेषामाधारत्वेन स्तम्भितवान्। निर्मितवानित्यर्थः।अनेनान्तरिक्षाश्रितं लोकचयमपि सृष्टवानित्युक्तंभवति । यहा यो विष्णुः पार्थिवानि प्रथिवीसंबन्धीनि रजांसि पृथिव्या अधस्तनसप्तलोकान्विममे विविधं निर्मितवान रज शब्दें। लोकवाची लोका रजां-स्यच्यन्त इति यास्केनोक्तत्वात । किंच यश्व उत्तरं उद्गततरं उत्तरभाविनं सधस्यं सहस्थानं पुण्यकृतां सहनिवासयोग्यं भूराहिलोकसप्तकम् अस्कभायत् स्कम्भितवान् सृष्टवानित्यर्थः । स्कम्भेः स्तम्भ्रस्तुम्भिवति विहितस्य अः छन्दसि शायजपीति व्यत्य-वेन शायजादेशः। अथवा पार्थिवानि प्रथिवीनिमित्तकानि रजांसि लोकान विममे । भरादिलोक्तत्रयमित्यर्थः। भूम्यामुपाजितकमेभोगार्थत्वादितरलोकानां तत्कारणस्वम्। कि च बश्चोत्तरमत्क्रष्टतरं सर्वेषां लोकानामपरिभूतम् । अपुनरावृत्तेस्तस्योत्कृष्ट-त्वम् । सधस्यमुपासकानां सहस्थानं सत्यलोकम् अस्क्रभायत् स्क्राम्भितवान् । भ्रुवं स्थापितवानित्यर्थः । किं कुर्वन् । त्रेधा विचक्रमाणः त्रिप्रकारं स्वसृष्टान् लोकान्वि-विधं क्रममाणः। विष्णोस्त्रोधा क्रमणं इदं विष्णोर्विचक्रम इत्यादिश्रतिषु प्रसिद्धम्। अत एव उरुगायः । उरुभिर्महद्भिर्गीयमानः। अतिप्रभूतं गीयमानी वा। य एवं कतवान तादशस्य विष्णोर्वीर्याणि प्रवोचम् ॥ Notes:

1. कं. An enclitic particle of emphasis ( = Greek κεν). Compare Sayana's note on i, 72, 8, where it occurs, as here, after नु, कामित्यतत्पादपूरणं येन त येन हि &c.

- 2. 414. See note 1 on No. 2 verse 17 (p. 76).
- 3. यो अस्कभायत. "The elision or absorption of initial a after final eor o, which in the later language is the invariable rule, in in the Veda only an occasional occurrence: and there is no close accordance with regard to it between the written and the spoken form of the Vedie texts. In the Atharvan, for example, the a is omitted in writing in about one-third of the cases, but is to be omitted in reading in less than one-fifth (including in number in which the written text preserves it). Nee A Pr. iii. 54, note." Whitney para. 135.
  - 4. देवा. The metre shows that we must pronounce tra-ya-dliA.
- 5. उद्यादः 'The far—goer' ( = उद्यादा in verne h). Compare Sayana on viii, 27, 9 त्रीण्येक उद्यादो वि कक्षम उद्यादो वि कक्षम श्रीम प्रवीक-इतिद्याद्य । उद्याद उद्याद उद्याद उद्याद व्यवस्थात । वद्यादिक प्रवीक विकास । वद्यादिक प्रवीक प्रवीक

# Verse 2.

### PADAPATHA:

म तत् विष्णुंः स्तुवृते वीर्येण मृगः न भीमः कृषुरः गि-रिष्स्याः यस्य उष्षुं तिषु विष्क्रमणेषु अधिशक्षियीतं भुके-नानि विश्वां ॥ २

#### SAVABA :

तक्षिक्यको सोमानिरेक एव गुरुमान्यजनियमध्यम । मथ प्र मीवन्यव्यव्यक्षिणः सोकतिरेक इति बण्डे क्षितम । प्र महिल्यु गमर्थम नीर्मणीन श्रोधिमानस्थानिर्मान (As. vi. 7) बाजवेबेनाधियम्बन्धान रीम स्वपंद स्थितम । प्र मस भारा शिविविध नान प्र बहिज्यः स्तरने शैर्वेनेति (As. it, 9) । मध्योग वश्यमणानामा इत्यादशः म्बते । स स्वानमानो रीकैन स्वक्षीकेन वीरवार्तमा एवै।स्वर्तमा अन्तरे । अन्तरे वर्वैः। क्रमेनि व्यक्तवेन प्रपः। शेकिन स्त्रमानन्ते रहामः। मुना न स्थितिमस्ति । क्या स्वीरोहिको वर्गायना निरा भीना भीन तमक क्रमा अनिवासीस्थापकर्त वर्षकारेक्यमञ्ज्ञ वा विरिद्धाः क्षेत्राकात्रप्रतानगर्भात्रां वर्षः आक्री । श्रीस्थार्वते निरुक्त हुनो न नीनः कृत्री निरुद्धाः। हुन इत शामः कृत्री मिरिक्षा क्षती भार्त वैक्रिक्टरेची नीमी विश्वकारकार्याध्यास्त्रतम्मात्ताः इत्या स्था परायक्षेत्र श्रीव्यानमान चेक्किक्किक्कनं ब्राप्तं न चरनीति सः निरंदशः निरंदशनी निरंदः पेकाः सम् द्वीची मक्कि । र्क्कान क्वेन क्वे इन: कुमान: क्रमानंत्रीय (Net 1, 16) सहनवर्षीय <u>त्र्यः स्टबेटा स्टब्सं भीयः गयाययः स्वितं गीरवणागागम् । परिनागरीति</u> कैक्टनकारः कार इत्याकित्रीयः अभिन्तः । जि.च. ४ चर अञ्चरभविक्रीयानः कर्मकर्ता कर कर्मक स्थार नेत्रा नेत्रा के स्थाप सा स्था विशेषक्ष विशेषक्षित करण्या । स्वामित वस्त्रविद्यालां भीत्व वर्षमा वर्षमा । देवस्य अवस्था स्तूयते । किंच यस्य विष्णोरुरुषु विस्तीर्णेषु त्रिसंख्याकेषु विक्रमणेषु पादप्रक्षेपेषु विश्वा सर्वाणि भुवनानि भूतजातानि भाश्रिस्य निवसन्ति स विष्णुः स्तूयते ॥ Norss:

1. म तहिष्ण: स्तवते वियेण. Sayana takes the bull by the horns here and says that स्तवते stands for स्त्यते (on ii, 24, 1 he renders the same word by त्वां स्ताति). He does not explain तत्. I do not quite understand how Roth takes the clause. The translation in the Siebenzig Lieder is "For this great deed is Vishnu magnified." The वियेण of our verse is taken to be the same as the वीयोण of verse 1. Compare Roth's general note on the hymn S. L. p. 54. "The older poetry knows only the one deed of Vishnu, that he bestrode the whole universe in three steps and fixed fast the heavens, and that under his three footsteps all beings have spacious room to dwell in (Rv. vi, 69, 5): he himself dwells where he planted his foot highest—in highest heaven—and with him the pious dead, verse 5."

But in the St. Petersburg Dictionary Roth cites our passage under the first meaning of भ + स्त्र without remark. Grassmann in his dictionary took तत् to be the accusative after भस्तवते and translated "undertakes this glorious deed." शीर्यम he took to mean might, not mighty deeds here. In his translation Grassmann accepted the rendering of the Siebenzig Lieder. Ludwig translates "Vishnu is praised by reason of his strength." In his commentary Ludwig refers to vi, 20, 10\* and suggests 'disz verkündigt nachdrücklich von sich' as perhaps a better rendering. Hillebrandt, Vedachrestomathie under the word gives 'laut rühmen' as the meaning of भस्तवते here.

- I do not see why we should not translate प तहिच्युः स्तवते 'Vishnu praises,' makes loud boast of this i. e. the mighty deeds mentioned in the last verse. बीर्येण I would take adverbially 'mightily, such is his might.'
- 2. मृगो न भीम: कुचरो गिरिष्ठाः The simile is not applicable to Vishnu generally, but to Vishnu conceived as planting his foot on the height of heaven and now magnifying his own great deed. He is like (roars like) a fierce lion prowling on a mountain top. Compare x, 180, 2, where the whole phrase recurs in the middle of a description of Indra advancing to the fight. Sayana's note there is कुचर: कुत्सितचरणः गिरिष्ठाः पवैतनिवासी सृगो न सिंह इव हे इन्द्र त्वं भीमो भयंकरोधि.

<sup>\*</sup>This passage lends no support to the way in which it is desired to take प्र स्तवते here. प्र प्रव: स्तवंते एना यहै:, Sayana, प्रस्तवन्ते व्हां स्तवन्ति.

A wild beast or beast of the forest is the oldest meaning of মৃথ. Compare the classical word মৃগন্ধ. The word ৰূপ্য occurs only in these two passages in the Rigveda. It and গৈছো: have a reference to the god as well as to the wild animal to whom he is here compared. See the next verse where Vishnu is called গৈছিল.

# Verse 3.

#### PADAPATHA:

प विष्णवे भूषं पृतु मन्मं गिरिश्क्षितं उहुश्गायायं वृष्णे यः इदं दीर्षं प्रश्यंतं सुधक्यं एकंः विश्ममे त्रिश्मः इत् पुदेभिः॥३ 844484:

विष्णवे सर्वव्यापकाय भूषमस्मरकृत्यादिजन्यं महद्गलत्वं मन्म मननं स्तोचं मननीवं शूषं बलं वा विष्णुमेतु प्राप्तोतु । कर्मणः संप्रदानत्वाचतुर्यी । कीहृशाब गिरिकिते वाचि गिरिव दुजतपरंशे वा तिष्ठते । उरुगायाय बहुनिर्गीयमानाय वृष्णे विषेचे कामानाम् । एवं महानुभावं शूषं प्राप्तोतु । कोस्य विशेष इति उच्यते । बी विष्णुरिहं प्रसिद्धं दृष्यमानं रीर्घमतिविस्तृतं प्रयतं नियतं स्थस्यं सहस्थानं लोकवयमेक इत् एक एव अद्वितीयः सन् विभिः परेभिः पार्विममे विशेषेण निर्मितवान् ॥

#### NOTES:

सर (su+u+sham). Roth derives this word from भस and takes it as an adjective, in the sense of piping, sounding, clanging, here and in four other passages of the Rigveda which he cites. x, 54, 6 अब वियं अवसिंदाय मन्म...अवाचि. Sayana, अध संप्रति तस्मा इन्द्राय प्रियं प्रीतिजनकं सर्व बर्ल अञ्चलां भोषकस्वादलकरं मन्म मननीयं स्तोत्रं &c. अर्के x, 6, 4 सूचेभिर्वधी अधालो अर्के : Sayana, बुधो विश्वतीप्रिः सूधेभिहैविर्रुखणव लैबे लिनिमि नहिविभिरित्यर्थः अर्के : स्तीत्रैश्व जुबाज: सेन्यमान: सन्. It seems doubtful whether जूवेभि: is an adjective here. घोष iii, 7, 6 उता पित्रध्यां प्रविदान घोषं महो महद्ग्रशामनयंत अर्थ. Sayan :. उतो अपि च महो महतो महस्र्यां पितृभ्यां यावाप्रथिवीभ्यां प्रविदा प्रवेदगेन अनु घोषमन घुड्यमाणं शृषं सुखं । शृषं श्रुनमिति सुखनामसु पाठात् । तत्सुखं यजमाना अग्निमनयन्त आर्प्न प्रापितवन्तः. vi, 10, 2 स्तोमं यमस्मै ममतेव शूषं. Sayana, यं स्तोमं स्तोषं शर् समार &c. In other two passages the adjective occurs according to Roth in the sense of snorting, spirited. सत्वन् iii, 49, 2 इन्तमः सत्विभयी इ. अषे: १थुजया अभिनादायुर्दस्यो :. Sayana, स इन्द्र इनतमोतिशयेन सेनास्वामी सत्विमि: परितः सीदाक्ष्मिरुद्धिः सह यो यान् गच्छन् भूषैः शोषयति परबलानीति भूषाणि बलानि &c ix, 71, 2 प्र कृष्टिहेव श्रूष एति रोरुवत्. Sayana, झूषः श्रृष्णां श्लोषको बलवान् &c. The word as Sayana notes is given in the Nighantu among the synonyms of बस ii, 9 and सुख iii, 6. Ludwig translates "let the song go up to Vishnu for strength to him."

2. पदेभि: "The instrumental plural (of stems masculine and neuter in a) ends later always in ais; but in the Veda is found abundantly the more normal form ebhis." Whitney para. 327.

# Verse 4.

#### PADAPATHA:

यस्यं त्री पूर्णा मधुना प्दानि अक्षीयमाणा स्वधयां मदीत यः कं इति त्रिऽधातुं पृथिवीं उत द्यां एकः दाधारं भुवनानि विश्वां ॥ ४

# SAYANA:

यस्य विष्णोः मधुना मधुरेण दिन्येनामृतेन पूर्णा पूर्णानि त्रीण पदिन पादप्रक्षेपणाः नि असीयमाणा असीयमाणानि स्वध्या अनेन मदन्ति मादयन्ति तदाश्वितज्ञनान् । य उ य एव पृथिवीं प्रख्यातां शूमि खामुत खोननात्मकमन्तिरक्षं च विष्या अवनानि स्वाणि भूत ज्ञातानि चतुर्देशलोकां थ । यदा पृथिवीशन्देन अधोवर्तीन्यतलितला-दिससभुवनान् । एवं चतुर्देश लोकान् विश्वा अवनानि सर्वाण्यपि तत्रत्यानि भूतज्ञातानि । विधातु । प्रवे चतुर्देश लोकान् विश्वा अवनानि सर्वाण्यपि तत्रत्यानि भूतज्ञातानि । विधातु । प्रवे चत्राण्यपि तत्रत्यानि भूतज्ञातानि । विधातु । प्रवे च्या भवित तथा भ्रात्नां समाहारिल्यातु । पृथिव्यमे नोकप्यातु त्रयविशिष्टं यथा भवित तथा स्वाणा । धृत्रवान्। तुज्ञादित्वाद्म्यासस्य वीर्षत्वम् । उत्पादितवानित्यर्थः । छन्होगा-रण्यके तत्त्रज्ञोष्टकत तद्जमस्यत्रत ता आप ऐक्षन्तेति भूतत्रयस्यष्टिमुक्स्या हन्तेमा-दित्यो देवतास्तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेकेकां करवाणीत्यादिना त्रिवृत्करणसृष्टिकपपा-दित्यो विद्या निधातु कालत्रयं गुणत्रयं वा दाधारित्यन्वयः ॥

### NOTES:

- 1. 乳. Whitney para. 482 c.
- 2. यस्य त्री पूर्ण &c. Roth S. L. p. 54 has the following note:—"All beings in the world enjoy the sweetness of his highest footstep, that is heaven. From Vishnu flows the comfort and enjoyment which are found in the threefold world."
- 3. स्वधया मदंति. 'Rejoice in, are made glad with, food.' Compare Max Müller, Sacred Hymns of the Brahmins, p. 24. The phrase recurs in our No. 29 verse 7 उमा राजाना स्वधया मदता.

But Roth takes it differently. There is good reason to believe that the word स्वा had in the Veda a meaning which was subsequently altogether lost sight of in India. See Max Müller's note on the word

already referred to.\* Roth gives custom, usage, rule (Gr. e0os) as the first meaning of the word and cites three passages, iv, 33, 6 अनु स्वधाम्भवो अग्मरेतां (compare Max Müller, loc. cit. p. 20. "According to their nature the Ribhus went to her. scil. the cow; or according to this their nature, they came"). Sayana, अनु चतुर्धोकरणानन्तरमेतां नृतीयसवनगता स्वधां सोमास्यममृतम्भवो अग्मः. iv, 52, 6 उसो अनु स्वधामव (Max Müller, "Dawn, help; as thou art wont"). Sayana, अनु पश्चात् स्वधां इतिलक्षणमन्नमव रक्ष. iv, 13, 5 क्या याति स्वध्या (Max Müller, "By what inherent power does he (the Sun) move on?"). Sayana, कया स्वध्या केन बलेन याति गच्छति । स्वधासन्दोन्नवाच्यन तत्कार्ये बंल लक्षयाति.

In ix, 103, 5; vi, 2, 8, viii, 32, 6; x, 129, 5; ix, 86, 10, Roth takes the word to mean accustomed place, home (Gr. \$\frac{4000}{6000}\$). A third meaning of the word according to Roth is (usual condition) comfort, well being, contentment. He cites three passages. vii, 8, 3 कवा नो अप्ने वि वस: प्रवृक्ति कामुस्वधामृणवः श्रस्यमानः "(What contentment didst thou feel?" Max Müller, "In what character dost thou light up our altar, and what character dost thou assume when thou art praised?"). Sayana, हे अप्ने त्वं कया स्वधा हिवा नोस्माक सुवृक्ति स्तृति वि वस: व्याप्रवे आच्छादयासि वा। कामु कां च स्वधा शस्यमानः स्त्यमानस्वम्यवः प्राप्नुयाः i, 165, 6 क स्या वो महतः स्वधासीत् (Max Müller "Where was that custom of yours, O Maruts, that ye should have joined me &c.). Sayana, स्या सा स्वधा तदुदकं बलं वा. So on previous verse Sayana says स्वधामुदकं बलं वा. अस्मत्यष्टोदकजन्यं हविः. स्वधामृन in i, 165, 5 is by Roth translated "to our wish, in the nick of time" and by Max Müller "according to thy wont." ix, 113, 10 स्वधा च यत्र तृतिश्व "where there is

<sup>\* &</sup>quot;Svadhå, literally one's own place, afterwards, one's own nature. It was a great triumph for the science of Comparative Philology that, long before the existence of such a word as svadhå in Sanskrit was known, it should have been postulated by Professor Benfey in his Griechische Wurzel-lexicon, published in 1839, and in the Appendix of 1842. Svadhå was known, it is true in the ordinary Sanskrit, but there it only occurred as an exclamation used on presenting an oblation to the manes. It was also explained to mean food offered to deceased ancestors, or to be the name of a personification of Maya or worldly illusion, or of a nymph. But Professor Benfey, with great ingenuity, postulated for Sanskrit a noun svadhå, as corresponding to the Greek \*Hos and the German sitte, O. H. G. sit-u, Gothic sid-u. The noun svadhå has since been discovered in the Veda, where it occurs very frequently; and its true meaning in many passages where native tradition had entirely misunderstood it, has really been restored by means of its etymological identification with the Greek \*Hos or \*Hos."

pleasure and fulness of joy" (Translation in S. L. p. 111. Max Müller "where there is food and rejoicing.") Sayana, स्वधा अन्नं स्वधाकारण वा दत्तमन्नं.

Roth notes the frequent use of the expressions स्वधानन or बनु स्वधा as usual, at pleasure, as desired, undisturbed i, 6, 4; i, 33, 11, i, 165, 5, &c., and of our word स्वधना to which he assigns the meaning in the usual way; with contentment, comfortably, willingly; spontaneously (also the pl. स्वधाभिः). The word occurs as here with बदंति in i, 154, 4; i, 108, 12; iii, 4, 7; v, 32, 4; vii, 47, 3; x, 14, 7. Lastly Roth treats स्वभा (Cf. सुभा) sweet drink, oblation especially that poured out for the manes as a distinct word being that recognised in Nigh. i, 12 as=उदस्त and in Nir. vii, 25 as—अत्र. Our phrase स्वधना भरंति has in Roth's opinion nothing to do with the phrase स्वधनान्य मरंति in No. 29 verse 3, स्वधना in the one case being an instrumental adverb, gladly, freely and in the other a noun, with the offering. This would seem to imply a great interval of time between the dates of the composition of the two hymns.

- 2. त्रिधातुं श्थिवीमृत यां. The expression श्थिवीमृत यां is in apposition to विधातु, and means the same thing. 'Earth and Heaven' are 'the threefold world.' Roth compares iv, 42, 4 उत त्रिधातु प्रथयि भूम. Sayana, उत अपि च भूम व्यातमाकाशं त्रिधातु त्रिप्रकारं वि विशेषेण प्रथयत् मद्येमेव सित्यादिलोकत्रयमकार्धान्यरमेश्वरः.
- 3. दाभार. See Whitney para. 786. "A considerable number of roots have in the Veda a long vowel in their reduplication... Most are vedic only; but दाधार is common also in the Brahmana language, and is even found later."

# Verse 5.

#### PADAPATHA:

तत् अस्य प्रियं अभि पार्थः अरयां नरः यत्रे देवुश्यवः मदैति उरुश्कृमस्यं सः हि बंधुः इत्था विष्णोः पदे पर्मे मध्यः उत्सः ॥ ५

#### SATANA:

आतिथ्यायां तदस्येत्येषा प्रधानस्य याज्या । अथातिथ्येति खण्डे सूत्रितम् । इदं विष्णुर्विचक्रमे तदस्य प्रियमि पाथो अद्यामिति (Asval. v. 5) अस्य महतो विष्णोः प्रियं प्रियभूतं तत्सर्वैः सेव्यत्वेन प्रसिद्धं पाथः अन्तिरिश्तनामैतत्। पाथोन्तिरक्षं पथा। व्याख्यातमिति यास्किनोक्तत्वात् (Nir. vi. 7) । अविनन्धरं अझलोक्तमित्वर्थः । [अभि?] अद्यां व्यामुयाम् । तदेव विद्येष्यते। यत्र स्थाने देवययः देवं स्रोतनस्वभावं

विष्णुमात्मन इच्छन्तः यज्ञदानाविभिः प्राप्तुमिच्छन्तो नराः मदन्ति तृप्तिमनुभवन्ति । वद्दयामित्यन्ययः । पुनरिप तदेव विश्वेष्यते । उठक्रमस्य अरबधिकं सर्वे जगदाक्रम-माणस्य तत्त्त्वात्मना । अत एव विष्णोर्व्यापकस्य परमेश्वरस्य परमे उत्कृष्टे निरिति- 
श्ववे केवलक्षस्यात्मके पदे स्थाने मध्यः मधुरस्य उत्सः निष्यन्दो वर्तते । तद्द्यां
वव श्वनृष्णाज्ञरामरणपुनरावृत्त्यादिभयं नास्ति संकल्पमावेणावृतकुल्यादिभोगाः
प्राप्यन्ते तावृश्वमिरवर्थः । ततोधिकं नास्तीत्याइ । इत्था इत्थमुक्तप्रकारेण स ह बन्धुः
स स्तु सर्वेषां सुकृतिनां बन्धुभूतो हितकरो वा। तस्य पदं प्राप्तवतां न पुनरावृत्तिः
न च पुनरावर्तत इति श्रुतेस्तस्य बन्धुत्वम् । हि शब्दः सर्वभुतिस्मृतिपुराणादिप्रसिद्धियोतनार्थः ॥

#### NOTE:

उद्यापस्य &c. Sayana takes स हि बंधिरित्या parenthetically 'Verily such a friend is he' the main sentence being 'In the highest step of the wide-stepping Vishnu there is a spring of nectar,' and supplies तदन्याम 'may I win there.' Roth, followed by Grassmann, takes उठक-मस्य &c. to be a clause by itself and विष्णो: &c. to be another, both independent of the previous part of the yerse. "There is the society of friends (बंध:) of the mighty strider, there the spring of sweetness in Vishnu's highest seat" (Grassmann "There is a spring of sweetness"). Ludwig appears to me to have completely misunderstood Sayana's explanation of स हि बंधरित्या. "That बंध: and उत्स: are one and the same thing is, after Sayana's excellent explanation, not open to doubt: the translation in the Siebenzig Lieder needs no refutation, for the reason why the speaker wishes himself in Vishnu's heaven is just that spring of madhu which is thought of as inseparable from it. Anyone who has the slightest feeling for style will see how the whole verse is arranged to throw the whole final emphasis on मध्य उत्सः." Ludwig accordingly translates "Appertaining (iy:) to that is there, in the highest place of Vishnu the wide stepper, the spring of madhu." But Savana's phrase स खल सर्वेषां सकतिनां बंधभतो हितकरी वा refers to Vishnu, not to the spring of madhu. Compare the words which follow --तस्य पदम.

Roth, it will be seen, takes बंध: as a collective expression for the society of heaven, the नरो देवयव: of the previous clause. He compares x, 15, 3 to the Manes.

आई (पतृन्त्सुविदशैँ अवित्सि नपातं च विक्रमणं च विष्णोः । निर्हेषदो ये स्वधया सुतस्य भजेत पित्वस्त इहागमिष्ठाः ॥ "I have found the gracious Fathers, the children and the highest step of Vishnu: come gladly to us, oh ye who sit on the grass strewn for you, and drink at pleasure the sweet draught."

But बंधु: may refer rather to the tie between the god and his worshipper. 'Verily such is the brotherhood of Vishou, &c. scil. that I too may hope to win there.' Compare the first of the passages cited by Roth under that meaning of बंधु: vii, 72, 2 युवोहिन: सस्या पित्र्याण समानो बंधुरुत तस्य विनं, where बंधु: must be taken in a sense answering to सख्या (Sayana युवयोगेंग च बन्धुवेन्धक: पितामहः समान एक एव . . तं बन्धुं तद्वन्धुत्वं वा विनं आनीतम्.

# Verse 6.

#### PADAPATHA:

ता वां वास्तूंनि उष्मिस गर्मध्ये यत्रं गार्वः भूरिष्णृंगाः अयासंः अत्रं अहं तत् उरुष्गायस्यं वृष्णंः पुरुमं पुदं अवं भाति भूरिं।। ६

# SAYANA:

हे परनीय जानी वां युष्म इंथे ता तानि गन्तव्यत्वेन प्रसिद्धानि वास्तूनि सुखनिवासयोग्यानि स्थानानि गमध्ये युवयोगमनाय उदमसि कामयामहे । तह्ये विष्णुं प्रार्थयाम इत्यर्थः । तानीस्युक्तं कानीत्याह । यत्र येषु वास्तुषु गावो रदमयो धूरिस्कून अत्यन्तोत्र त्युपेता बहुनिराश्ययणीया वा अयासः अयना गन्तारः अतिविस्तृताः । यद्दा यासो गन्तारः अतादृशा अत्यन्तप्रकाशयुक्ता इत्यर्थः । अत्राह अत्र
खलु वास्त्वाधारभृते युलोक उरुगायस्य बहुनिर्महात्मिर्गितव्यस्य स्तृत्यस्य वृष्णः
कामानां विषतुर्विष्णोस्तत् तादृशं सर्वत्र पुराणादिषु गन्तव्यत्येन प्रसिद्धं परमं निरतिश्यं पदं स्थानं भूरि अतिप्रभूतमवभाति स्वमहिम्रा स्फुरति । अयं मन्त्रो यास्केन
गोशब्दो रदिनवाचक इति व्याचक्षाणेन व्याख्यातः । तानि वां वास्तूनि कामयानहे । गमनाय यत्र गावो भूरिश्वुद्भा बहुश्वुद्भाः भूरीति बहुनो नामध्ये प्रभवतीति सतः
स्वद्भं श्रवतेवां शृणोतेवां श्रमातेवां शरणायोद्गतिनिति वा शिरसो निर्गतिनिति वा
अयासोयनास्तत्र तदुरुगायस्य विष्णोर्महागतेः परमं पदं पराद्धर्यस्यमवभाति भूरि ।
पादः पद्मतेरिति ( Nir. ii 7.) ॥

Notes:

1. 4. The dual must refer to Vishnu in conjunction with some other god, not, as Sayana takes it, to the Yajamana and his wife. But who the other god is, or why mention of him should be made so abruptly it is not easy to say. The difficulty has led Roth (S. L. p. 54) to suggest that we have here a verse belonging to a Mitra-Varuna

hymn, which has been improperly tacked on to our hymn, on account of the expression प्रमं प्रं occurring in it. But compare note 1 on No. 2 Verse 6 (p. 67).

- 2. गावी भूरिश्रद्धा:. The 'kine with many horns' are perhaps the stars with their myriad rays.
- 3. अयास: 'Unwearying.' I translate Roth's article on the word. "अयास (अ + यास from यस) 1 adjective (not exerting themselves) agile, light, expert. The forms which occur are acc. sing. अयासं, nom. acc. pl. अयास: gen. अयासं. Frequently of the Maruts Rigreda i, 64, 11; 167, 4; 168, 9; 169, 7; iii, 54, 13; v, 42, 15; vi, 66, 5; vii, 58, 2; गाव: ii, 154, 6; अयं ix, 89, 4; सिंह ix, 89, 3; अवेष: iv, 6, 10; अवरा: iii, 18, 2.—In Nirukta ii, 7 and by the commentators derived from इ to go,—2) indeel. Fire. Un. iv, 221."

# No. 6.

MANDALA II.

SURTA 12.

SAYANA:

दितीयेनुवाक एकाइश सूक्तानि। तत्र यो जात इति पश्चदशर्चे प्रथमं सूक्तं गार्स्समई त्रेष्टुममैन्द्रम्। संसवे निष्केवल्ये निविद्धानीयस्य पुरस्तायो जात एवेति सस्येत। यदि पर्यायानिति खण्डे सूत्रितम्। यो जात एवेति निष्केवल्य इति (Asval. vi, 6)। आभिप्रविके तृतीयेहिनि निष्केवल्ये यो जात एवेति निविद्धानी-वम्। सूत्रितं च। दृतीयस्य प्र्यथमा यो जात एवेति मध्यंदिन इति (Asval. vii, 7)। विश्वजिति माध्यंदिनसवने मैत्रावरुणः स्वश्रस्ते प्राकृताय्सूक्ताय्पूर्वे यो जात इति सामसूक्तं संसेत्। विश्वजितीर्मि नर इति खण्डे सूत्रितम्। सत्रा मशसो यो जात एवामूर्तक इति सामसूक्तानिति (Asval. viii, 7)। अभिष्ठुनिष्केवल्ये निविद्धान-भिदम्। इवेनाजिराभ्यामिति खण्डे सूत्रितम्। तिष्ठाहरी इति यो जात एवेति मध्यं-दिन इति (Asval. ix, 7)। महान्नते निष्केवल्ये यो जात एवेति सूक्तम्। उक्त इति खण्डे सूत्रितम्। वने न वा यो न्यथायि चाकन्। यो जात एव प्रथमो मनस्वानिति (Ait. Aran. v, 12)। अन्नतिहासो वृहहेवतायामुक्तः।

संयुज्य तपसात्मानमैन्द्रं विश्वन्महद्द्युः। अवृद्यत मुहूर्तेन दिवि च व्योधि चेह च ॥ सिन्द्र इति मत्वा तु दैत्यो भीमपराक्रमौ । धुनिश्च चुमुरिश्रोभौ सायुधावभिषेततुः॥ विदित्या स तयोर्भावमृषिः पापं चिकिषेतोः। यो जात इति मून्केन कर्माण्यैन्द्राण्यकीर्तयस्॥

अन्ये स्वन्यथा वर्णयन्ति । पुरा किलेन्द्राह्यो वैन्ययत्तं समाजग्मुः । गृस्समहोपि तत्रागस्य सरस्यासीत् । दैत्याश्चेन्द्रजिघांसया तत्र समागमन् । तान्दृष्ट्रा निर्ज्ञगानेन्द्रो यज्ञाङ्गत्समदाकृतिः । स च गृत्समदो वैन्येन पूजितो यज्ञवादानिरगच्छत् । निर्गच्छन्तं तमृषिं दृष्ट्रा अयमेवेन्द्र इति मन्यमानास्तमसुराः परिवृष्टः । नाहिमिन्द्र-स्तुच्छः कि स्ववंगुणोपेतः स इत्यनेन सूक्तेन तान्प्रस्वुवाच । अपरे स्वेवं कथबन्ति । गृत्समदस्य यज्ञे प्रविष्टमेकािकनिमन्द्रं ज्ञात्वा असुराः परिवृद्धः । स इन्द्रो गृत्समदक्ष्यन्त्राव्याविर्गत्य स्वर्गे जगाम । तत्तोस्तरा इन्द्रो विलम्बित इत्यन्तः प्रविद्यय गृत्समदं दृष्ट्रा पूर्वमेव गृत्समदो गतः अयं त्विन्द्रोसमद्भयाङ्गत्समद्क्ष्येणास्त इति तं जगृहः । स तान् नाहामिन्द्रोयिनत्यनेन सूक्तेन प्रत्युवाच । अयमेवार्थी महाभारते प्रपञ्चितः ॥

Note:

For my notes and translation here I am much indebted to memoranda of a lecture delivered on this hymn by Professor Aufrecht.

### Verse 1.

PADAPATHA:

यः जातः एव प्रथमः मर्नस्वान् देवः देवान् क्रतुंना परि-ऽअभूषत् यस्यं शुष्मांत् रोदंसी इति अभ्यंसेतां नृम्णस्यं मुह्हा सः जुनासुः इंद्रेः॥ ९

SAYANA:

गृत्समहो ब्रुते। जनासः जनाः हे असुराः यः जात एव जायमान एव सन् प्रथमः देवानां प्रधानभूनः मनस्वान् मनस्विनामप्राण्यः देवः योतमानः सन् कतुना हृषव-धादिलक्षणेन स्वकीयेन कर्मणा देवान् सर्वान्यागदेवान्पर्यभूषत् रक्षकरवेन पर्वप्रहीत्। भूष अलकारे भूवादिः।लिङ रूपम्। यद्दा सर्वानन्यान्देवान्पर्यभूषत् पर्यभवत् अत्यक्षामत्। अस्मिन्पक्षे भवतेर्व्यत्ययेन क्सः। श्र्युकः कितीतीद्प्रतिषेधः। वस्येन्द्रस्य शुष्मात् शरीरात् बलात् रोदसी यावाप्रिय्यो अभ्यसेतामविभीताम्। भ्यस् भये। अनुवात्तेत्। भ्यस् भयवेपनयोत्ति नैहन्ताः (Nir. iii, 21)। अभ्यसेतामवेषेतां वा। तथा च मन्तान्तरम्। इमे चित्तव मन्यवे वेपेते भियसा मही इति(Bv.i,80,11)। नृम्णस्य सेनालक्षणस्य बलस्य मद्धा महत्त्वेन युक्तः स इन्द्रो नाहिमिति। अत्र निहन्तम्। यो जात एव प्रथमो मनस्वी देवो देवान्कतुना कर्मणा पर्यभवत्ययंगृह्रात्य-र्यरक्षद्रत्यक्षामिदिति वा यस्य बलाइयावाप्रिय्व्यावप्यविभीतां गृम्णस्य मद्धा बलस्य महत्त्वेन स जनास इन्द्र इत्यृषेर्वृष्टार्यस्य प्रीतिर्भवत्याख्यानसंयुक्तिति (Nir.x,10)॥ Notes:

- 1. जात एव. 'So soon as he was born.'

- 2. जतुना पर्येभूषत्. 'Adorned with strength.' Compare i, 15, 4 अभे देवाँ इहा वह सादया योनिषु त्रिषु । परि भूष पिव ऋतुना, and Sayana's note there हे अभे देवानिह अस्मिन्क भेणि आ वह। तता योनिषु स्थानेषु त्रिषु सवनेषु सादय देवानुपवेश्चय। ततस्तान्परि भूष अलंकुरु। ऋतुना सह त्वं सोमं पिब.
- 3. यस्य गुडमान. 'At whose breath, from before whose breath.' The root is that of अस्. The word is used as an adjective in, for example, i, 52, 4, where गुडमा: (महतः) means the snorting (roaring) Maruts. Compare अपं in the last hymn verse 3. To say that 'breath' means 'strength' here is to turn poetry into prose.
- 4. स जनास इंद्र: 'He, O men, is Indra!' The refrain with which each verse of this sublime hymn closes. Sayana's explanation 'He, not I, am Indra,' refers to the ridiculous story which, in his introduction to the hymn, he quotes from the Brihaddevata, and which is in itself a measure of the distance in time and spirit between that work and the writer of the words before us.

# Verse 2.

#### PADAPATHA:

यः पृथिवीं व्यथमानां अदृंहत् यः पर्वतान् प्रश्कुंषितान् अ-रम्णात् यः अंतरिक्षं विष्ममे वरीयः यः द्यां अस्तिभात् सः जनासः इंद्रेः ॥ २

#### SAYANA:

हे जनाः यः इन्द्रः व्यथमानां चलन्तीं पृथिवीमदृंहत् शक्तरिषिभृदृंबामकरोत् । वृह वृहि वृद्धौ । यश्च प्रकुपितान् इतस्ततश्चितान्पश्चम्तान्पर्वतानरम्णात् नियमित्तवान् स्वे स्वे स्थाने स्थापितवान् । अरम्णात् रमु क्रीडायाम् । अन्तर्भावितण्यर्थस्य व्यत्यवेन साप्रत्ययः। यश्च वरीय उरुतममन्तरिशं विममे । निर्ममे विस्तीणे चकारे-स्वर्थः । वश्च द्यां विवमस्तभात् स्तम्भनिरुद्धामकरोत् । स्तम्भु रोधन इति सौनो भातुः । स एवेन्द्रो नाहमिति ॥

#### NOTE:

मक्रिपतान् (For मक्रिपतां see note 4 on No. 2, verse 11, p. 71). 'The moving' mountains. We learn from the Veda that the original meaning of the root कुए was 'to move.' Transferred to the emotions the same root yielded in Sanskrit a word meaning 'anger' and in Latin a word meaning 'desire.' The word is first transferred by

metaphor from the physical world to the region of the mind, and thereafter is within that sphere restricted variously in the two kindred languages. The next word in our verse, arrang 'he fixed fast' is an equally striking example of the light thrown by the Veda on the history of language. In classical language the simple root means only 'to rejoice.' The Veda shows that the first meaning was 'to be in a state of rest,' and that the word, applied to the mind, was thereafter, not as in the previous case, restricted to part only of its meaning proper, but extended so as to include other joys than that of rest.

### Verse 3.

#### PADAPATHA:

यः हत्वा अहिं अरिणात् सप्त सिंधून् यः गाः उत्ऽआर्जत् अपिऽधा वलस्यं यः अरमेनोः अंतः अग्नि जजानं संब्कृक् समत्-ऽद्यं सः जनासः इंद्रेः॥ ३

#### SAYANA :

यः अर्हि मेघं हत्वा मेघमेहनं कृत्वा सप्त सर्पणशीलाः सिन्धून् स्यन्दनशीला अपः अरिणात् प्रैरयता यद्वा सप्त गङ्गायमुनाचा मुख्या नहीरिएणात्। राङ् स्रवणे स्यादिः । वश्च वलस्य वलनामकस्याद्धरस्य अपधा तत्कर्वकात्रिरोधात्रिरुद्धा गा उदाजत् । निरगमयत्। अपधा। अपपूर्वाहधातरातश्चोपसर्ग इति भावेङ्प्रत्ययः (Pan. iii, 3,106)। स्रुपां सुलुगिति पञ्चम्या आकारः । यश्च अद्यन्तोः अश्चते व्याप्तोत्यन्तरिक्षमित्य- इमा मेघः । अत्यन्तमृदुरूपयोर्मेघयोरन्तर्मध्ये वैद्युतमित्रं जजान उत्पादयामास । यश्च समत्यु संभक्षयन्ति योद्धृणामायूर्णिति समदः संप्रामाः । तेषु संवृक् भवति वृणकोहिंसार्थस्य किपि रूपम् । स इन्द्रो नाहिंगिति ॥

# NOTES:

- 1. सस सिधून 'The seven rivers.' Sayana's alternative explanation of सत is ridiculous. For the seven rivers of the vedic poets see Max Müller's 'India: What can it teach us?' p. 122 \* and p. 171 fg.
- 2. अपुषा. This word occurs only here. It is a vedic locative, of the same kind as गुड़ा in the next verse. Roth takes it as a vedic

<sup>1</sup> M. M. मेघहननं.

<sup>\*\* &</sup>quot;In the Veda the stage on which the life of the ancient kings and poets is acted, is the valley of the Indus and the Punjab, as it is now called, the Sapta Sindhavah of the Vedic poets. The land watered by the Ganges is hardly known, and the whole of the Dekkan seems not yet to have been discovered."

instrumental, but translates (S.L. p. 58) 'from the hiding place of Vala.' So also Grassmann. Ludwig suggests that the word is instrumental in sense, and that we must take it to mean wedge or key (quasi reserator).

3. संबुक् This word also occurs nowhere else in the Rigveda, and Roth quotes only one other passage for it, VS. 32, 28 विष:

# Verse 4.

#### PADAPATHA:

येन हुमा विश्वा च्यवंना कृतानि यः दासं वंर्ण अर्धरं गुहां अक्रित्यकः श्वधीऽहंव यः जिगीवान लक्षं आदंत् अर्थः पुष्टानि सः जुनासः इंद्रेः ॥ ४

# SAYANA:

बेन इन्द्रेण इमा इमानि विश्वा विश्वानि च्यवना नश्वराणि भुवनानि कृतानि स्थितिकृतानि । यश्व तासं वर्णे शृद्राविकं यद्दा तासमुपक्षपवितारमधरं निकृष्टमसुरं गुहा गुहायां गृदस्थाने नरके वा अकः अकार्षीत्। करोतेर्लुकि मन्त्रे घसेत्यादिना चेर्लुकि कपम् । लक्षं लक्ष्यं ज्ञिगीवान् जि जये कसौ सन्लिटोर्जेरिश्यभ्या-सादुत्तरस्य कुत्वं वीर्षच्छान्वसः जितवान् यः अर्थः अरेः पष्टयेकवचने छान्त्सो यणादेशः। श्रजोः संबन्धीनि पुष्टानि समृद्धानि आदत् आदत्ते । तत्र वृष्टान्तः। श्वतीव श्वतिर्मृगान् हन्तीति श्वन्नी व्याधः । यथा व्याधी जिष्टक्षन्तं मृगं परिगृद्धाति तद्वत ॥

# Notes:

- 1. च्यनन कृतानि. 'Were overturned.' कृतानि caunot mean स्थितिकृतानि, as Sayana would take it. Grassmann's translation 'who is the maker of all that moves' is of course possible. But compare अच्युतच्युत् in verse 5. Note also that if च्यनना is part of the subject of the clause and refers to the common division of the world into that which moves and that which stands still, the want of a word for the other part of the division is much felt. Lastly, the poet seems to have passed from Indra's work of creation, and to be now engaged in describing his subsequent exploits. Compare the next line.
- 2. दासं वर्ण. 'The hostile colour, dark skin.' A term of reproach then as now in India, in the mouths of those whose skin is whiter. The words दास and दस्य are used in the Rigveda of all the enemies of

the Aryans, whether demons or men. Here the reference seems clearly to be, as Sayana takes it, to the non-Aryan tribes. So also Grassmann. Roth translates 'demon brood.'

- 3. जुहा. A Vedic locative. Roth, followed by Grassmann, takes it to be a shortened instrumental used as an ablative.
- 4. अभीव यो जिगीवां लक्षमादत्. 'As the winning gamester takes the stake.' So Roth from conjecture. Aufrecht 'As a gambler who has won a lac.' The meaning is very uncertain. In four of the five places in which the obscure word খ্যান occurs it introduces a simile (भन्नीव). On i, 92, 10—पुनः पुनर्जायमाना पुराणी समानं वर्णमभि भूभमाना । भन्नीव कृत्नुर्विज आमिनाना मर्तस्य देवी जरयंत्यायः - Sayana's explanation is भन्नीव व्याधस्त्रीव सा यथा विजञ्चलतः पक्षिण आमिनाना पक्षादिच्छेदनेन हिंसन्ती तेषामायुर्जरयति तहत्। ... भन्नी जना मुगान्हतवान भहा।. (Our verses 4 and 5 taken together give us, it will be seen, an exact parallel to the भन्नीव...विज आमिनाना of this example). iv, 20, 3 (of Indra) भन्नीव विजन्तसन्ये धनानां. Sayana, भन्नीव मृगयुर्मृगानिव. viii, 45, 38 (of Indra) भन्नीव. Sayana. श्वमीव कितव इव. (of Indra) कृतं यच्छ्रवी वि चिनोति काले. Sayana, यदाशा । अत्र प्रकारवचनप्रत्ययस्य लोपो इष्टब्यः । भन्नी कितवः कृतं कृतसमयं प्रतिकितवं कितवानां मध्ये विचिनोति परीक्ष्य गृह्माति तद्रदिन्दः काले युद्धकाले बलवन्तं श्रशुं परीक्ष्य वधार्थ गुह्नातीत्यर्थ:. x, 43, 5 (of Indra) कृतं न भन्नी वि चिनोति देवने संवर्गे यन्मघवा सूर्य जयत. Sayana अमी परश्रानां इन्ता कितवो देवने चते कृतं न यथा कृतं वि चिनोति तद्ददिन्द्रः सूर्यं मृगयते.

In the Sanhita Text p. 9 जिगीवां should be जिगीवाँ.

#### Verse 5

PADAPATHA:

यं स्म पृच्छंति कुई सः इति घोरं उत ई आहुः न एषः अस्ति इति एनं सः अर्थः पुष्टीः विजः इव आ मिनाति श्रत् अस्मै धुन्त सः जुनासः इंद्रेः ॥ ५

अपर्यन्ती जना घोरं श्रमूणां घातकं यं पृष्छन्ति स्म कुह सेति। स इन्द्रः कुष वर्तत इति। सेति। सोषि लोपे चेत्पादपूरणिति सोर्लीपे गुणः। न किचहसी ति- छतीति मन्यमाना जना एनिमन्द्रमाहुः एष इन्द्रो नास्तीति। तथा च मन्त्रे। नेद्रो अस्तीति नेम उ त्व आहेति (Rv. viii, 100, 3)। ईमिति पूरणः। स इन्द्रो विज इव। इवशब्द एवार्थे। उद्देजक एव सन् अर्थः अरेः संबन्धीनि पृष्टीः पोषकानि

गवाश्वादीनि धनानि आ मिनाति । सर्वतो हिनस्ति । मीक् हिंसायाम् । मीनातेनिंगम इति ह्रस्यः । तस्मात् अदस्मा इन्द्राय धत्त । स इन्द्रोस्तीति विश्वासमञ्च कुरुत । वद्यप्यसौ विशेषतोस्माभिनं दृदयते तथाप्यस्तीति विश्वासं कुरुत । एवं निर्धा-रणमहिमोपेतः स इन्द्रो नाहीमति ॥

# NOTES:

- 1. In the Sauhita text p. 9 remove the svarita mark on नैयो and separate इवा मिनाति.
- 2. सेति. "In the Veda, and more rarely in the later language, the rule for the maintenance of the hiatus (स इति) is sometimes violated, and the remaining contiguous vowels are combined into one." Whitney para. 176 b.
- 3. च्रेरं. Take, with Aufrecht, as an adverb. 'In this awful manner.' Roth, Grassmann and Ludwig follow Sayana, and construe with यं.
- 4. ई. This word is in the Veda a demonstrative accusative with no distinction of gender or number. The object referred to is often as here repeated (एनं).
- 5. বিজ হব. The metre shows that we must pronounce vi-je-va. Compare note 2 above. In the former of the two cases of this Vedic sandhi the written text conforms to the real state of the case: in the latter it does not. Compare note on verse 9 below. (But Grassmann would read বা for হব here). বিজ: here is not the nominative but the accusative. The word occurs in only one other place, and then in a similar context. (i, 92, 10 quoted above in note 4, on verse 4.) It means perhaps gain or stake (Aufrecht).
- 5. अदस्मै धत्त. 'Place your trust on him.' अत् or अद् धा is the Latin credo.

# Verse 6.

### PADAPATHA:

यः रुभस्यं चोदिता यः कृशस्यं यः ब्रह्मणः नार्धमानस्य कीरेः युक्तःश्रोब्णः यः अविता सुर्श्यापः सुतःसीमस्य सः जुनासः इदः॥ ६ SAYANA:

यो रअस्य रघ हिंसासंराख्योः समृद्धस्य चोहिता धनानां प्रेरियता भवति । यश्च कृशस्य च विदित्तस्य च यश्च नाधमानस्य नाष्ट्र णाधृ याद्ध्योपतापैश्वर्याश्चीशःषु याचमानस्य कीरेः करोतेः कीर्तयतेवां । स्तोतुर्श्रद्धणो श्राह्मणस्य च धनानां प्रेरियता । यश्च स्रुशिप्रः शोभनहनुः स्रुशीर्षको वा सन् युक्तमाष्ट्यः अभिषवार्यमुद्धतः पाष्ट्रः सुतसोमस्य अभिषुतसोमस्य यजमानस्य अविता रक्षिता भवति स एवेन्द्रो नाहमिति । श्रह्मशब्दस्य त्वजपरत्वे ह्यायुवात्तता स्यात् । यथा श्रह्म वन्वानो अजरं सुवीरमिति (Rv. iii, 8, 3) । अयं त्वन्तोदात्तः परुषत इति नाश्चपरः॥

रप्रस्य चोदिता. A favourite epithet of Indra. ii, 21,4 रप्रचोदः Sayana, रध हिंसासंराद्ध्योः । रप्राणां समृद्धानां पेरकः । यद्धा हिंसकानां शत्रूणां चोदकः. vi, 44, 10 किमंग रप्रचोदनं त्वाहुः. Sayana, अंग हे इन्द्र त्वा त्वां रप्रचोदनं रप्रस्य राधकस्य समृद्धस्य धनस्य चोदनं चोदियतारमाहुः कथयन्ति पुराजाः. viii, 80, 3 किमंग रप्रचोदनः. Sayana, हे इन्द्र त्वं रप्रचोदनः रप्रं राधकं चोदयतीति रप्रचोदनः x, 38,5 रप्रचोदनं Sayana, राधकस्य चोदनं पेरकम्.

But the meaning of रम्न is uncertain. The simple word occurs in only three other passages. ii, 34, 15 यया रम्ने पारयथान्यंहो, 'with that (help) by which you carry the "radhra" across dangers (to the Maruts).' Sayana, रम्नाराधकं यजमानम्. vii, 56, 20 इमे रम्ने चिन्मस्तो जुनंति. Sayana, इमे मस्तो रम्ने चिन् समुद्धमपि जनं जुनन्ति प्रेरयन्ति (These two last passages taken together show that Sayana is no safe guide as to this word, as indeed he does not profess to be. For रम्न in these two passages must mean the same thing). x, 24, 3 यस्पतिवैयौणामसि रम्नस्य चोदितो (of Indra). Sayana, हे इन्द्र यस्त्वं वार्याणां वरणीयानां धनानां पतिरासि स्वामी भवित्ते । रम्नस्य राधकस्य स्त्रोतुश्च चोदिता धनदानेन कमेंसु नियोक्ता च भवित.

In vi, 18, 4 we have stru and another compound with ty-

सादिक्षि ते तुविजातस्य मन्ये सहः साहिष्ठ तुरतस्तुरस्य । उममुप्रस्य तवसस्तवीयोर-भस्य रभृतुरो बभूव ॥

Sayana, अरअस्य शत्रुभिर्वशीकर्तुमश्चयस्य । रघेवैशीकरणार्थस्य रूपम् । रअतुरो वश्चीकरणीयानां सपत्नानां हिंसकस्य तव &c. In vi, 62,'3 we have the only other passage in which अरअ occurs. ता ह त्यहर्तिर्यदरअसुमेत्था धिय उद्दश्चः श्वासदेशैः (of the Asvins). Sayana, ता ह तौ खलु उमा उम्री अधिनौ युवां यदरभम-समृद्धं त्यहर्तिर्यजमानस्य तहृहं समर्थयितुं गच्छतः &c.

In the St. Petersburg Dictionary under মে Roth (who had previously given not lazy as the meaning of সমে) derives the word from ম্ন্—সম্ (ম্ম) and compares the Zend aredra. For the meaning he gives

Sayana's double explanation of rich, or he who pleases the gods, righteous. Grassmann believes that the word means weary. In the Siebenzig Lieder एअस्य and क्यास्य here are rendered, as I think rightly by the rich and the poor. But Aufrecht translated "who is a furtherer of an honest man and of a poor man."

# Verse 7.

#### PADAPATHA:

यस्य अश्वांसः पृश्दिशि यस्य गार्तः यस्य प्रामाः यस्य विश्वे रथासः यः सूर्ये यः उषसं जुजानं यः अ्षां नेता सः जुनासः इंद्रेः ॥ ७

#### SAVANA:

यस्य सर्वोन्तर्यामितया वर्तमानस्य प्रविधि प्रदेशने अनुशासने अश्वासः अश्वा वर्तन्ते । यस्यानुशासने गावः । यस्यानुशासने प्रामाः । प्रसन्तेषेति प्रामा जनपदाः । यस्याज्ञायां विश्वे सर्वे रयासः रथा वर्तन्ते । यश्व वृत्रं हत्वा सूर्ये जज्ञान जनयामास यश्वोषसं । तथा मन्तः । जज्ञान सूर्यमुषसं सुदंसा इति (धिंगः iii, 32, 8) । यश्व मेघभेदनद्वारापां नेता प्रेरकः स इन्द्र इत्यादि प्रसिद्धम् ॥

# Verse 8.

### PADAPATHA:

यं क्रंदंसी इति संयती इति संज्यती विज्ह्वयेति इति वि-ज्ह्वयेते परे अवरे उभयाः अमित्राः समानं चित् रथं आत्-स्थिज्वांसा नाना हवेते इति सः जुनासः इद्रेः ॥ ८

### SAYANA:

यं क्रन्दसी रोदसी शब्दं कुर्वाणे मानुषी दैवी च हे सेने वा संयती परस्परं संगच्छन्त्यो यिनम् विद्वयेते स्वरक्षार्थं विविधमाद्वयतः। परे उत्कृष्टाः अवरे अधमाश्च
उभया उभयविधा उभयमाद्वयन्ति समानं इन्द्ररथसदृशं रथं आतस्थिवांसा आस्थितौ
हो रिथनो तमेवेन्द्रं नाना पृथक् पृथक् हवेते आद्वयेते। यहा समानमेकरथमारूढाविन्द्रामी हवेते। यज्ञार्थं यजमानैः पृथगाहुयेते। तथोरन्यतरः स इन्द्रो नाहिमिति॥
Notes:

1. Notice here the use of station the Pada text. It is always put to call attention to a dual: and then the word, if a compound, is repeated that the compound may be separated into its two parts.

- 1. क्र-दसी. The two shouting armies are not, as Sayana supposes, gods and men in conflict. The reference is to two armies of men ocked in fight (संयती) and each invoking the aid of the god of battles. Compare the next verse.
- 2. परेवर उभया (nom. pl.) अभिना:. 'Those on this side and those on that, foes to each other.'
- 3. The two on the same chariot are the driver and the fighting man. They also have their several prayers.

### Verse 9.

PADAPATHA:

यस्मात् न ऋते विश्जयंते जनांसः यं युध्यंमानाः अवंसे हवंते यः विश्वंस्य पृतिश्मानं बृभूवं यः अच्युत्श्च्युत् सः जुनासुः इंद्रंः ॥ ९

SAYANA:

यस्मावृते जनासः जना न विजयन्ते विजयं न प्राप्तुवन्ति। अतः युद्धप्रमाना युद्धं कुर्वाणा जना अवसे स्वरक्षणाय यमिन्द्रं हवन्ते आह्वयन्ति । यश्च विश्वस्य सर्वस्य जगतः प्रतिमानं प्रतिनिधिर्वभूव । यश्चाच्युतच्युत् अच्युतानां क्षयरहितानां पर्वता-रीनां च्यावयिता स इन्द्र इत्यादि प्रसिद्धम् ॥

NOTE .

न ऋते. The metre shows that we must pronounce nar-te. "In some of the vedic texts the vowel ri is written unchanged after the vowel, which, if long, is shortened: thus, मह ऋषि: instead of महार्ष: The two vowels, however, are usually pronounced as one syllable." Whitney para. 127. The written text then follows a supposed uniform law, to which the actual occurrences do not correspond.

### Verse 10.

PADAPATHA:

यः राश्वंतः मिहं एनंः दर्धानान् अर्मन्यमानान् रावीं जुधा-नं यः राधिते न अनु उददाति शृध्यां यः दस्योः हंता सः जुना-सुः इंद्रेः ॥ १० SATANA:

यो महि महदेनः पापं क्धानान् शत्वतो बहुनमन्यमानान् आत्मानमञ्जानत इन्द्रमपूजयतो वा जनान् श्रवी। शृणाति शत्तुननेनेति शहर्वजः। तेनायुधेन जधान । इन्तेलिटि कपम् । यश्च शर्धते उत्साहं कुर्वते अनात्मज्ञाय जनाय शृथ्यां उत्साहनीयं कमें नानुक्शति । न प्रयच्छति । अनुपूर्वात् दुदाञ् दाने जीहोत्यादिकः । अभ्य-स्तानामादिरिति तिक्डि चोदात्तवतीति गतिर्निधातः । यश्च दस्योहपक्षपयितुः शत्रोहेन्ता धातकः स इन्द्र इत्यादि पूर्वयत् ॥

### Verse 11.

PADAPATHA:

यः दांबरं पर्वतिषु क्षियंतं चृत्वारिंदयां श्रारदिं अनुऽअ-विंदत् ओजायमानं यः अहिं जुधानं दानुं दायानं सः जनासः इंद्रेः ॥ ११

SAYANA:

यः पर्वतेषु शियन्तं इन्द्रिभया बहुन् संवत्सरान्त्रच्छलो भूत्वा पर्वतगुहासु निव-सन्तं शम्बरमेतनामकं मायाविनमसुरं चत्वारिश्यां शरि चत्वारिशे संवत्सेर अन्व-विन्दत् अन्विष्यालभत । लब्ध्वा च य ओ जायमानं । कर्तुः स्यक् सलोपश्च । ओ ज-सोप्सरसो निर्यमिति सकारलोपः ( Pan. iii, 1, 11, 2) बलमाचरन्तमहिमाहन्तारं सानुं दानवं शयानं शम्बरमसुरं जधान हतवान् स इन्द्रो नाहमिति ॥

### Verse 12.

PADAPATHA:

यः सप्तर्शिद्यमः वृष्भः तुर्विष्मान् अवश्यमुंजत् सर्तवे सप्त सिर्धून् यः रोहिणं अस्फुरत् वर्ज्ञश्वाहः यां आशोहंतं सः जनासः इंद्रेः ॥ १२

SAYANA:

यः सप्तरिमः सप्तसंख्याकाः पर्जन्या रदमयो यस्य। ते स रदमयो र ग्रह्नः स्वत-पसी विद्युन्महसी धूपयः श्वापयो गृहमेधाश्वेत्येते ये च मेशिमिविद्विषः पर्जन्याः सप्त पृथिवीमिविद्वेते वृष्टिमिरिति तैत्तिरीयारण्यके (i, 9, 5) ह्याम्रासाः । वृषभी वर्षकस्तुविष्मान् वृद्धिमान्बलवान्या सप्त सर्पणस्वभावान्तिन्धूनपः सत्त्वे सरणाय भवास्त्रज्ञत् । अवसृष्टवात् । यद्वा गञ्जनवाः सप्त मुख्या नदीरसृजत् । यश्च वज्जबाहुः सन् यां विवर्गारोहन्तं रौहिणमश्चरं अस्पुरत् ज्ञान । स्पुर स्परणे तुरादिः ॥

NOTE:

सर्तेने. A vedic infinitive. Compare note 5 on No. 2 verse 11.

# Verse 13.

PADAPATHA:

द्यावां चित् अस्मै पृथिवी इति नुमेते इति शुष्मांत् चित् अस्य पर्वताः भृयंते यः सोम् जाः नि अचितः वर्ज्ञाद्यः यः वर्ज्ञश्हस्तः सः जनासः इंद्रेः ॥ १३

SAYANA:

अस्मै इन्द्राय खावा पृथिवी। इतरेतरापेक्षया द्विवचनं प्र मिश्रयोर्वरुणयोरितिन्त्रत् (Rv. vii, 66, 1)। नमेते स्वयंमव प्रह्वीभवतः। णमु प्रह्वस्वे। कर्मकर्तरि न वुहंस्नुनमां यक् चिणाविति यकः प्रतिषेधः। चिहिष च अस्येन्द्रस्य शुष्माद्वलात्पर्वता भयन्ते बिभ्यति। यः सोमपाः सोमस्य पाता निचितः सर्वैः। यहा अन्येभ्योपि हेवेभ्यो दृढाकुः। वज्जबाहः वज्जसदृशबाहः। यथ वज्जहस्तः वज्जयुक्तः स इन्द्र इत्बादि प्रसिद्धम्।।

# Verse 14.

PADAPATHA:

यः सुन्वंतं अविति यः पर्चतं यः शंसैतं यः श्रासमानं कृती यस्ये ब्रह्मं वर्धनं यस्यं सोमं: यस्यं इदं रार्धः सः जुना-सुः इंद्राः ॥ ९४

SAYANA:

यः सुन्यन्तं सोमाभिषयं कुर्यन्तं यजमानमयति रक्षति । यथ पुरोडाशारीनि हर्यन् । यथ कती कतये । सुपां सुलुगिति चतुर्थ्याः पूर्वसवर्णर्दार्थः । स्वरक्षावै शस्त्राणि शंसन्तं यथ शसमानमयति स्तायं कुर्याण रक्षति । श्रद्धा परिवृदं स्तोषं वस्व वर्धनं वृद्धिकरं भवति । तथा यस्य सोमो वृद्धिहेतुर्भवति । यस्य चेदमस्मरी- वं राधः पुरोडाशादिलक्षणमनं वृद्धिकरं भवति । स इन्द्र इत्यादि प्रसिद्धम् ।। Nores:

डती. A vedic Instrumental. "The ya (instr.) of i-stems is in a few vedic examples contracted to i, and even to i." Whitney para. 363. It is not, of course, certain that contraction of ya to i is what has taken place in such cases.

# Verse 15.

# PADAPATHA:

यः सुन्वते पर्चते दुधः आ चित् वाजं दर्देषि सः किरुं असि सत्यः वयं ते इंद्र विश्वहं प्रियासंः सुष्वीरांसः विदर्थं आ वृद्देम । १६

SAYANA:

इरानीमृषिः साक्षात्कृतमिन्द्रं प्रति प्रभूते हे इन्द्रं यो दुभी दुर्धरः सन् सुन्यते सी-माभिषयं कुर्वते पुरोडाशाहिइवीषि पचते यजमानाय वाजनमं बलं वा दर्शीष । भृशं प्रापबसि स तादृशस्त्वं सत्यो यथार्यभूतोसि । न पुनर्नास्तीति बुद्धियोग्बोसि । किलेति प्रसिद्धौ । ते तव प्रियासः सुवीरासः कल्यापपुत्रपौत्राः सन्तो वयं विषद सर्वेष्ट्यहःस्रु विद्यं स्तोत्रं आ वदेम भूयाम ॥

# No. 7.

MANDALA III.

SUKTA 59.

SAYANA:

मित्रो जनानिति नवर्षे षष्ठं सूक्तं वैश्वामित्रं बैष्टुभम् मैत्रम्। मित्रो मैत्रं चतुर्गाबञ्ब-न्तिमित्र्यनुक्तमित्रका। आदितः पद्ध बिष्टुभः शिष्टाश्वतको गायञ्यः। मित्रो देवता। अप्रिहोत्रार्थे प्रयासे वर्षबिन्दुपतने मित्रो जनानित्यनया समिधमार्श्यात् सुवितं च मित्रो जनान्यातयति बुवाण इति समिदाधानमिति(Asval. iii, 11)॥

# Verse 1.

### PADAPATHA:

मित्रः जनान् यात्यति बुवाणः मित्रः दाधार पृथिवीं उत यां मित्रः कृष्टीः अनिश्मिषा अभि चृष्टे मित्रायं हुव्यं पृत-श्वंत जुहोत् ॥ १

#### SATANA:

श्रुवाणः स्तूबमानः शब्दं कुर्वाणो वा मित्रः प्रकर्षेण सर्वेर्मीयते तथा सर्वान्दृष्टि-प्रवानन त्रायत इति वा मित्रः सूर्वः जनान् कर्षकादिजनान्यातयति कृष्यादिकमिद्ध प्रयस्तं कारबाति। तथा मित्र एव पृथिवीं उत अपि त्र व्यामेतावुभी लोकौ वृष्टिद्वारानं बागांच जनवन् दाधार धारबति। तथा सति मित्रः अनिमिषा अनिमिषेणानुमहरू-ष्ट्या कृष्टीः कर्मवतो मनुष्यानभित्रष्टे सर्वतः पद्यति। एतस्पर्वे ज्ञात्वा हे ऋत्विजा घृतवहुपस्तरणाभिघारणयुक्तं हब्बं हवनयोग्यं पुरोडाशाहिकं तस्मै मित्राय हेवाय जुहोत जुहृत प्रयच्छतेत्यर्थः। उक्तार्थं यास्को ब्रवीति । मित्रो जनान्यातयति हु-वाणः शब्दं कुर्वेन् । मित्र एव धारयति पृथिवीं च हित्रं च। मित्रः कृष्टीरनिमिषन-भिविपश्वतीति । कृष्टय इति मनुष्यनाम कर्मयन्तो भवन्ति विकृष्टहेहा वा । मित्राय हब्यं घृतवञ्ज्ज्ञहोतेति व्याख्यातम्। जुहोतिर्शनकर्मेति (Nigh. x, 22)। यातयति । यती प्रयत्न हत्यस्य ण्यन्तस्य लटि रूपम्। दाधार। तुजाहीनामिदुव्यसस्य दीर्घः। जुहोते। जुहोतेर्लोटि प्रत्ययस्य तबादेशः। गुणः। निघातः॥

# Notes:

1. मित्री जनान्यातयित जनाणो. 'Mitra speaks, and the people are arrayed.' The alternative explanation which Sayana suggests for many: need not detain us. The word expresses the same idea as that which we have in the 'God said, Let there be light, and there was light,' of the Mitra speaks, and it is done. But the Bible (Genesis i, 3). meaning of यातयति is uncertain. यातयज्ञनः (for the form of the compound see note on verse 5 below) occurs, as an epithet of Mitra and other gods in four passages of the Rigveda, i. 136, 3 मित्रस्तयोवीरणे यातयञ्जनोर्यमा यातयञ्जनः. Savana, तयोः मित्रावरूणयोः यातयञ्जनः तयोरेव संबन्धादभयोर्मध्ये स्थितो यातयञ्जनः स्वस्वव्यापारनियोजितसर्वजनः । मिन्नावहजी अहोरात्रदेवौ । अर्थमा त तयोरेव संबन्धात्सर्वप्राणिनः प्रेरयतीत्यर्थः । किंच यातयञ्जनः यातयन्ति लीकं यदीया जनाः पेष्याः स तादृशः । यद्वा यात्यमानी नरके निपात्यमाना जनाः प्राणिनः अयष्टारो येन स तादृशः । कर्मसाक्षित्वात्स्वस्वकर्मीनरोधेन प्राणिनः सकते यातयतीत्यर्थः तादशोर्यमा मित्रावरुणयोरधीनो वर्तत इति शेषः The second passage is verse 5 of our hymn. For Sayana's note there see below. v. 72, 2 यातयज्जना (of Mitra and Varuna). Sayana, यातयन्तः कर्मस प्रवर्तयन्ता जना ऋत्विजो ययोस्तो यातयज्जनो । अथवा यातयन्तो शर्शन्द्रसन्तो जना भत्या ययोस्तो. viii. 102, 12 तमर्वतं न सानिस गृणीहि विष शुब्मिणं | मित्रं न यातयञ्जनं. Savana. हे विप्र मेधाविन्स्तोतः अर्वन्तं न अश्वमिव सानसि संभजनीयं प्राध्मणं बलिनं मित्रं न सखायमिव यातयज्जनं हतशतुजनं तमग्निं गुणीहि स्तृहि (the passages already quoted make it certain that Mitra here too is a proper name, and that यात्यक्जनं is to be construed with it, instead of, or as well as. with अग्नि).

I translate Roth's note S. L. p. 18. "Compare Rigveda vii, 36, 2:

इमां वां भित्रावरुणा सुवृक्ति-भिषं न कृण्वे असुरा नवीयः। इनो वामन्यः पदवीरदन्धो जनं च भित्रो यताति अवाणः। This hymn of praise I bring you, Varuna and Mitra, once again to you, O spirits, a sweet oblation: one of you is for us a strong sure leader, the other, Indra, by his word holds the folk in order.

Compare also v. 65, 6. The action of Indra is compared to that of a commander, whose word arrays and guides the ranks."

- 2. WINT. See Note on No. 5 Verse 4.
- 3. अनिभिषा. 'With eyes that sleep not.' An adverb (instrumental in form). The form occurs again in vii, 60, 7 इमे दिवो अनिमिषा पृथिव्या-व्यिक्तित्वांक्षा अचेतलं नयंति. Sayana, इमे मित्रादयो दिवो युलोकस्य पृथिव्याम संबन्धिनः अनिभिषा अनिभिषेण सर्वेदा चिकित्नांसः जानन्तः कमचेतलमज्ञानं नयन्ति प्रापयन्ति कर्मोणः

# Verse 2.

#### PADAPATHA:

प्र सः मित्र मर्तेः अस्तु प्रयंस्वान् यः ते आदित्य शिक्षंति वृतेनं न हुन्यते न जीयते त्वा क्रंतः न एनं अहं अश्रोति अतितः न दूरात् ॥ २

### SAYANA:

देवसुवां हिवि: षु नित्रस्य सत्यस्य प्रस मित्रेति याज्या। एषैव प्रातहीं मस्य काला-त्ययनिमित्ते मेत्रे त्यरा याज्या। सूत्रितं त्य। प्रस मित्र मर्तो अस्तु प्रयस्वांस्त्यां नष्ट-वान्महिमाय पृच्छत इति (Asval. iv, 11)। तत इष्टिमित्रः सूर्योभि यो महिना दिवं प्रस मित्र मर्तो अस्तु प्रयस्वानिति संस्थितायामिति त्य (Asval. iii, 12).

है आदित्य व्रतेन यज्ञेन युक्तो यो मनुष्यस्ते तुभ्यं शिक्षति हिवर्लक्षणमः इदाति है मित्र स मर्तः मनुष्यः प्रयस्वान् अन्नवान् प अस्तु प्रभवतु । त्वोतस्त्वया रक्षितः स मनुष्यः केनापि न हन्यते न बाध्यते न जीयते नाभिभूयते च । एनं तुभ्यं हिवर्षत्त- वन्तं पुरुषमंहः पापमन्तितः समीपान्नाभोति न प्रामोति दूरादि न प्रामोति । शिक्षतिर्दानकर्मा । व्यव्ययेन परस्मैपदम् । यहूत्तयोगादिनिधातः । जीयते अयते : कर्मणि यक्यकृत्सार्वधानुकयोगित दीर्घः । त्वोतः । दतीया कर्मणीति पूर्वपदस्वरः । अभोति । अशु व्याप्तौ । स्वादिः । व्यत्ययेन परस्मैपदम् ॥

# Note:

शिक्षात. 'Seeks to serve thee.' The desiderative of the Vedic root যকু নাম্ম to help. See below note 1 on No. 20 verse 4.

# Verse 3.

PADAPATHA:

अनुमीवासंः इळेया मदंतः मितऽत्तंवः वरिमन् आ पृृ्धिब्याः आदित्यस्यं वृतं उप्अक्षियंतेः वृयं मित्रस्यं सुऽमृतौ स्याम् ॥ ३

देवसुवां हविःषु भित्रस्य सत्यस्यानुवाक्या । अनमीवास इळ्या महन्तः प्र स भित्र मर्तो अस्तु प्रयस्यानिति सुत्रितम् (Asval. iv, 11.) ॥

हे भित्र अनमीवासी रागवार्जना इळयानेन महन्ती माद्यन्तः पृथिच्याः वरिमनिवस्तीणें प्रदेशे भितज्ञवा भितजानुका आ यथाकामं सर्वत्र गण्छन्तः आहित्यसंबन्धि व्रतं कर्मोपिश्यय्यः तस्य कर्मणः समीपे निवसन्तस्तरीयं कर्म कुर्वाणाः
इत्यर्थः। तादृशा वयं मित्रस्यादित्यस्य समतो शोभनायामनुषद्धसुद्धश्चौ स्याम वर्तेमहि।
मदन्तः । मदी हर्ष इत्यस्य शतरि व्यत्ययेन शए। मितज्ञवः 'जानुशब्दस्य जुण्छान्दसः । वरिमन् । उरुशब्दारपृथ्वादित्वादिमानित्व । प्रियस्थिरेत्यादिना वरादेशः
सुपां सुलुगिति सप्तम्या लुक् । व्यत्ययेनासुशन्तः ॥
Notes:

- 1. मितज्ञवः. This word occurs in three other places only. vi, 32, 3 स बहिभिकंकिभगोंषु राधिनतन्तिः पुरुकृत्वा जिगाय. Sayana, पुरुकृत्वा बहुकमंकृत्स इन्द्रो बिक्षिः हिवा वोद्धिः क्रकिभः स्तोतृभिः राधित्वान् vii, 82, 4 युवामिपुत्स शतासु वह्नयो युवां लेमस्य प्रसवे मितज्ञवः. Sayana, हे इन्द्रावरुणौ वह्नयो हिवां स्तोत्राणां वा वोद्धारः क्रिक्तिः युत्सु युद्धेषु शतनासु रात्रुसेनासु रक्षणार्थे युवामित् युवामेव हवन्ते आहुयन्ति । मितज्ञवः संकुष्तितज्ञानुकाः अङ्गिरसोपि क्षेमस्य रक्षणस्य प्रसवे दत्यादने निमित्तम् ति युवामेव हवन्ते. vii, 95, 4, उत स्या नः सरस्वती जुषाणोप अवत्सुभगा यज्ञे अस्मिन्। मितज्ञिभिनंमस्यैरियानाः Sayana, उत आपि च जुषाणा प्रियमाणा सुभगा ज्ञोभनधना स्या सा सरस्वती नोस्माकमस्मिन्यज्ञ उपभवत् अस्मदीयाः स्तुतीरुपञ्चलोतु । कीन्द्रशी सा। मितज्ञिभः पड्ढेणानुभः नमस्यैः नमस्कौरेदैवैः इयाना उपगम्यमानाः. Roth explains the word as meaning having well fixed, firm knees (firm of foot S.L.) So also Grassmann, "having upright knees (that is knees which do not sink together)." Ludwig takes it to be a technical term, and notes that the position referred to is described by Haug.
- 2. वरिमन्. "Throughout both Veda and Brahmana, an abbreviated form of the loc. sing. [of nouns in an &c.,] with the ending i omitted or identical with the stem, is common (in Rigveda of considerably

<sup>1</sup> U1. उरुतरे विस्तीणें देवयजनमदेशे. B. with M. M.

more frequent occurrence than the regular form): thus, murdhan, karman, adhvan, beside murdhani, &c. Whitney para. 425 c.

3. आ. 'In.' A preposition governing बरियन् . Compare note 2 on No. 2 verse 10 (p. 70) and note 1 on No. 2 verse 15 (p. 74).

# Verse 4.

### PADAPATHA:

अयं मित्रः नमस्यः सुश्रोवः राजां सुश्कृतः अज्ञिनृष्ट वेधाः तस्यं व्यं सुश्मृतौ यिज्ञयंस्य अपि भृद्रे सोमन्से स्याम् ॥ ४

अयं पूर्वमन्त्रे प्रतिपादितो निकः सूर्यः नमस्यः सर्वैर्नमस्करणीवः सुरोतः शोगनमुखः सुखेन सेव्य इत्यर्थः राजा सर्वस्य जगतः प्रकाशप्रवानेन स्वामी सुक्षचेः
भवशब्देन बलमुच्यते शोभनवलोपेतः वेधाः सर्वस्य जगतो विधाता एवंगुणोपेतः सूर्वः अजनिष्ट पादुरभूत्। तस्यैवंविधगुणोपेतस्य यक्तिबस्य बज्ञाहंस्य सूर्वस्य
समतौ शोभनायां बुद्धौ भद्रे कल्याणकारिणि सौमनसे सौमनस्ये भिप यजमाना वयं
स्वाम भवेम। नमस्यः। नमसि साधुः। तत्र साधुरिति यत्। तिस्स्वरितः। अजनिष्ट। जनी प्रावुर्भाव इत्यस्य लुद्धि सिथि कपम्। सौमनसे। सुमनस इदिनस्यर्थे
तस्येदिनत्यण्। प्रत्ययस्यरः॥

#### NOTE:

सुरोव:. 'Kind.' Compare viii, 48, 4 पितेव सोम मूनवे सुरोव:, also i, 91, 15 सखा सुरोव एथि न: and Sayana's note there : सुरोवो अस्मभ्यं दातब्येन शोभनेन सुखेन युक्तः सन् सखा एथि हितकारी भन. The word is applied to a friend, i, 187, 3: ii, 1, 9; to a son, v, 42, 2: vii, 4, 8; to a mother; x, 8, 10; to a wife, Atharvav. xiv, 2, 26, as well as to the gods (Roth).

### Verse 5.

#### PADAPATHA:

महान् आदित्यः नर्मसा उपुष्सर्यः यात्यत्ऽर्जनः गृणते सुष्दोर्वः तस्मे एतत् पन्यंश्तमाय जुष्टं अग्नो मित्रायं हुविः आ जुहोत् ॥ ५

#### SAYANA:

बोबमाहित्यो महानत एव नमसा नमस्कारेण उपसद्यः सर्वेहपसहनीयः वात-बज्जनः प्रातःप्रातः स्वस्वकर्मणि प्रवर्तनीया जना बेनेति स तथोक्तः गृणते 16 स्तोत्रं कुर्वते जनाय सुरोवश्व भवति तस्मै पन्यतमाय स्तुत्यतमाय मित्राय आदित्याय जुष्टं प्रीतिविषयेमतद्धविरमौ आ जुहोत जुहत। यातयज्ञनः। यती प्रयत्न इत्यस्य ण्यन्तस्य शतिर रूपम् । बहुत्रीहौ पूर्वपद्ममृतिस्वरे प्राप्ते महहूधादित्वारपूर्वपद्मन्तो- हात्तत्वम्। गृणते । गृ शब्दे । शतुरनुम इति विभक्तेरुहात्तत्वम्। पन्यतमाय । पन-तेर्दन्यादित्वायत्। यतोनाव इत्यायुहात्तत्वम् । जुष्टम् । नित्यं मन्त्र इत्यायुहात्तत्वम्।।

## Notes:

- 1. मही. See note 4 on No. 2 verse ii (p. 71).
- 2. यातपञ्जन: One of a class of compounds peculiar to the Veda. Whitney para. 1309 calls them participial compounds. "This group of compounds, in which the prior member is a present participle and the final member its object, is a small one (towards thirty examples) and exclusively Vedic—indeed, almost limited to the oldest Vedic (of the Rigveda). The accent is on the final syllable of the participle, whatever may have been the latter's accent as an independent word."

# Verse 6.

#### PADAPATHA:

मित्रस्यं चुर्षेणिऽधृतंः अवंः देवस्यं सानिस युम्नं चित्रश्रं-वः न्तमं ॥ ६

### SAYANA:

अभिष्ठवषडहे दशराचे च सप्तद्शैकार्विशादिस्तामे सति होत्रादिकशस्त्रिध्वादा-पस्याने पञ्जसप्तादिसंख्याका ऋच आवपनीयाः। तत्र मैत्रावरुणशस्त्रे मित्रस्य च-र्षणीधृत इत्याद्याश्वतस्र आवापार्थाः। सूत्रितं च। मित्रस्य चर्षणीधृत इति चतस्रो मैक्य इति (Asval. vii, 5)॥

चर्षणीधृतः मनुष्याणां वृष्टिप्रदानेन धारकस्य मित्रस्य देवस्य संबन्धि अवः अत्रं सानसि सर्वैः । संभजनीयं युद्धं तदीयं धनं च चित्रश्रवस्तममित्रायेन चाय-नीयकीर्तियुक्तम् । सानसि । सनोतेः सानसिपर्णसीस्यादिनासिच्प्रस्यबान्तस्त्रेम निपातनादुपधावृद्धिः । चित्तवादन्तोदात्तः । स्वमोरिति स्वमोर्तुक् ॥

## NOTE:

सानांस. 'Is the procurer of.' The word is an adjective in the nominative, agreeing with अव: and governing युत्रं in the accusative.

<sup>,</sup> Ul. adds अस्माभि:. From M. M. Ul. and B. त्वदीयं.

The word does not occur again with this rare construction, but is itself of not infrequent occurrence. i, 8, 1; i, 175, 2; iv, 15, 6; vii, 93, 2; viii, 21, 2; ix, 85, 5; ix, 100, 4; ix, 106, 2 and 3; x, 63, 14; x, 140, 4 and 5. "Bringing gain, winning, making booty, victorious." Roth.

## Verse 7.

PADAPATHA:

अभि यः मृहिना दिवं मित्रः बुभूवं सुष्पर्याः अभि श्र-वंःभभः पृथिवीं ॥ ও

SAYANA:

पातर्हों मस्य कालात्यये मैत्रेष्टिः । तस्यामिन यो महिनेत्यनुवाक्या । सूत्रितं च । अभि यो महिना दिवं प्र स मित्र मतों अस्तु प्रयस्वानिति (Asval. iii, 12) । यो मित्रो महिना स्वकीयेन महिन्ना दिवनन्तिरक्षमिन बभूव अभिभवति स मित्रः सप्रयाः प्रयः प्रसिद्धिः कीर्तिस्तस्सहितः अवोभिः वृष्टिद्वारोत्पादितैरकै : पृथिवीमिन अभिभवित बहुक्कुक्तां करोतीत्यर्थः । सप्रयाः । प्रय प्रख्याने । असुन् । वोपसर्जनस्येति सहस्य सभावः ॥

## NOTES:

- 1. Compare No. 30 verse 3.
- 2. महिना. "From a few stems in man is made (Vedic irregularity) an abbreviated instrumental singular, with loss of m as well as of a, thus महिना etc. for महिना etc. Whitney para. 425 e.
- 3. अवोभि:- Grassmann and Ludwig translate 'in glory' taking' the word to answer to महिना in the previous clause. Roth refers अवोभि: here to a word अव: (from अ=स्त्र) stream, flow, and translates 'in his flight.' I translate Roth's article on this second अव: (to which) and not to अव: fame, he refers the meaning अत्र and धन of the commentators) adding extracts from Sayana. (1) Stream, flow; iii, 1, 16 सुरेतसा अवसा तुंजमाना:. Sayana, सुरेतसा शोभनवीर्येण अवसा त्वत्कृतेनात्रेन. ix, 87, 5; ix, 110, 5; i, 51, 10 आ पूर्यमाणमवहत्राभ अव: to the stream of Soma. Sayana, अवोभिईविकंसणमत्रमभिकक्ष्य. i, 61, 10 मा न नाण अवनीरमुंचदीभ अवो दावन सचेता:. Sayana, अवः कमफलअत्तमत्रमभि आभिमुख्येन ददातीति शेषः. i, 91, 18 आप्यायमानो अमृताय सोम दिवि अवांस्युत्तमानि धिष्ट. Sayana, हे सोम त्वममृतायास्माकममृतत्वायाम(णत्वाय आप्यायमाना आ समन्ताहर्षमान: सन्दिवि नमिस

¹ Ul. १थिवीमस्याभिनवति (sic) B and M. M. १थिवीमप्यभिभवति.

स्वर्गे उत्तमान्यरततमान्यत्कष्टानि भवांस्यन्नान्यस्मामिर्भोक्तन्यानि हविर्रक्षणानि वा धिष्व धारय. (2) course, quick movement :-vii, 90, 7 अर्वेती न अवसी भिक्षमाणा: Sayana, अर्वन्ती न अश्वाहव हविषां वोद्वारः भवसःअन्नस्य द्वितीयार्थे षत्री अन्नं भिक्षमाणा याच-माना:. iv, 41, 9; ix, 97, 25 अवा इव अवसे सातिमिच्छ. Sayana, हे सोम अन्नार्थ युद्धे अर्वानिव अधी यथा गच्छति तहत्त्वं भवसे अस्माकमन्त्रार्थ तथा. iv. 26. 5 उत भवी विविदे श्येनी अत्र. Savana, उत अपि च अत्र अस्मिँहों के श्येनः सपर्णः भवः सोमाहरणानिमित्तं यशः विविदे लेभे. i, 92, 8 : 165, 12 : iii, 37, 7 : x, 102, 4 : 131, 3. viii, 69 (80 in M. M.), 5 हंती न किमाससे प्रथमं न एथं काध । उपमंबाजय अव:. Sayana, वाजयु अस्माकमश्रीमच्छत् भवः अत्रं इविलेक्षणमप्रमान्तिकनामैतत्तावान्तिकभतं वर्तत शति शेषः। यस्मादेवं तस्माद्रथमस्मदीयं प्रथमं कधीति. iii, 54, 22 अस्मद्रश्चवसं मिमीहि भवांसि perhaps 'direct thy course towards us.' Sayana, दीपितानि तानि (referring to preceding words स्वटस्व इच्या समिषो दिदीहि) अवांसि अन्नानि अस्मद्रश्चक अस्मद्रभिमुखानि सं मिर्माहि संमान्य कर्वित्यर्थः. vi. 37. 3 अभि भव ऋष्यंती वहेयुः (Scil. अथाः). Sayana, ऋज्यन्तः ऋज्यमनाः सन्तः . . . अवः अवणीयमस्मदीयं हवि:अच्छा आभिमुख्येन अभि वहेयः आवहेयुः. iii, 19, 5 अधि भवांति धेहि नस्तन्तु Sayana, किंच नस्तन् अस्माकं तनुजेष्वपत्येषु भवांसि अन्नानि आधि धेहि अधिकं निधेहि. The next example is our passage अवोभि: in his flight. (3) course, bed, vii, 79, 3 अभृद्षा इंद्रतमा मधोन्यजीजनत्सुवितायं श्रवांसि. Sayana, सुविताय कल्याणाय भवांसि अन्नानि अजीजनत् उदपादयत् प्रकाशितवतीत्यर्थः x, 27, 21 भव हदेना परा अन्यदस्ति तदन्यथी जरिमाणस्तरंति. Sayana, परः परस्तादन्तरिक्षलोकस्योपरि (स्थते स्प्रमण्डले स्थितमेना एतत् । अव इत्यन्ननाम । तद्धेतुन्बाददकं अव उच्यते यदप्यदकं मेघोद-रगताददकादन्यदप्यास्त अव्यथी व्यथारहिता जरिमाणः स्तोतारो महदादयस्तादशमदकं तरान्ति अन्तरिक्षालोकं प्रत्यवतारयन्ति. Some of the passages cited under the first স্বৰ: fame, are perhaps examples of this meaning of খব: cour-(4) according to the commentary=সৃত্য Naigh. ii, 7, Nir. x, 3 Sayana chooses this meaning especially in passages where the Soma is meant. (5)=धन Naigh. ii, 2, 10. Nir. iv, 24.—Compare viii, 2, 38 गाथभ्वसं (hastening to the song, according to Sayana, whose praise is to be sung) वस् वाज वज्र व्य

### Verse 8.

PADAPATHA:

मित्रायं पंचं येमिरे जनाः अभिष्टिंश्रावसे सः देवान् विश्वान विभूर्ति ॥ ८

SAYANA:

पँची जनाः निषादपञ्चमाश्रत्वारो वर्णाः अभिष्टिशवसे शत्रूणामभिगन्त्वनत्युक्ताव मित्राय येमिरे हर्वीष्युद्यच्छन्ति। स तादृशो मित्रः विश्वान् सर्वान् देवान्विभित्ते स्व- स्वकपतवा धारवति । अभिष्टिश्ववसे । क्ष्येर्मन्त्रे वृषेरवादिना किन् । तादौ च नि-तीरवभैरन्तोदात्तस्यम् । शकन्थ्यादिस्वात्परकपस्यम् । बहुब्रीहौ पूर्वपदस्वरः ॥ Nota:

पंच जना:. "The Aryans as the middle point, and the people of the North, the East, the West, and the South by whom they are surrounded." Roth's note in S.L. Max Müller, on the other hand, speaks of the Aryas as the people of the five Nations, "India; What can it teach us ?" p. 95, note. Compare Muir's remarks on the phrase, Sanskrit Texts, i, p. 176, fg. Muir translates Roth's article in the Petersburg Dictionary. "The phrase five races is a designation of all nations, not merely of the Aryan tribes. It is an ancient enumeration, of the origin of which we find no express explanation in the Vedic texts. We may compare the fact that the cosmical spaces or points of the compass are frequently enumerated as five, especially in the following text of the A. V. iii, 24, 2: imâ vâh pancha pradiso mânavîh pancha krishtayah. 'These five regions; the five tribes sprung from Manu; among which (regions) we should have here to reckon as the fifth the one lying in the middle (dhruva'dik, A. V. iv, 14, 8; xviii, 3,34), that is, to regard the Aryas as the central point, and round about them the nations of the four regions of the world. ..... According to the Vedic usage, five cannot be considered as designating an indefinite number."

## Verse 9.

PADAPATHA:

मित्रः देवेषु आयुषु जनीय वृक्तः बहिषे इषेः द्रष्टः ब्रेताः अकुरित्येकः ॥ ९

SAYANA:

. भिषः भगवानाहित्यः देवेषु योतमानाहिगुणयुक्तेषु आयुषु मनुष्येषु मध्ये यो जनः इक्तवहीं: । इक्तं लूनं बहिर्येन सः बहिर्लवनासाहनपूर्व हविषो हाता ऋ-ित्विगत्यर्थः । तस्मे इक्तवहिषे जनाय इष्टल्रताः इष्टानि कल्याणीिन लतानि क-माणि वाभिः सिध्यन्ति ता इषः ताहृशान्यज्ञानि भकः करोति तस्मै दहातीत्यर्थः । वृक्तविष्ये । ओल्लभू छेदने । कर्मणि निष्ठायां यस्य विभाषेतीट्प्रातिषेधः । बहुलीहौ पूर्वपदस्वरः । अकः। करोतेष्ठिङ च्लेमन्त्रे वृषेत्यादिना कुक् । सिपो हल्ङपादिलोपः निषातः ।।

#### Notes:

1. इष्टबता. The word does not occur again. Roth takes it to mean 'obeying the wish,' i.e., of the god, issuing as he pleases. Grassmann refers इष्ट in the word to the worshippers 'according to their wish

2. अत:. Third person singular of an aorist of कृ. See Whitney, para. 831.

# No. 8.

MANDALA III.

SUKTA 61.

# Verse 1.

#### SAYANA:

उषो वाजेनेति सप्तर्चमष्टमं सूक्तं वैश्वामित्रं वैश्वभुषोदेवताकम् ।तथा चानुकान्तम्। उषो औषस्यमिति। पातरनुवाक उष क्षतावाश्विनशस्त्रे च बेष्टुभे छन्दस्येतस्य सूक्तस्य विनियोगः । सूत्रितं च । उषो वाजेनेदमु स्यदिति (Asval. iv, 14.) ॥
Рараратна :

उर्षः वार्जेन वाजिनि प्रश्चेताः स्तोमं जुष्स्व गृण्तः म-षोनि पुगुणी देवि युवतिः पुरंश्धः अनुं व्रतं चुरुषि विश्व-श्वारे ॥ ९

# SAYANA:

वाजेन वाजिनि अनेन अन्नवित। तथा च मन्नः। संवाजैर्वाजिनीवतिति (Rigv. i, 48, 16)। मघोनि धनवित हे उषः प्रचेताः प्रकृष्टज्ञानवती सती गृणतः तव स्तोचं कुर्वतः स्तोतुः स्तोमं स्तोनं जुषस्व। यद्वा वाजेन हिवर्लक्षणेनानेन सह स्तोमं जुषस्वित संबन्धः। विश्ववारे विश्वेः सर्वेर्वरणीय हे उषो वेवि पुराणी पुरातनी युवतिः तरुणीत्युपमा । तद्वच्छोभना। सुसंकाशा मात्रमृष्टेव योषेतिवत् (Rv. i, 123, 11)। पुराधः। पुरु बहु धीः स्तोजलक्षणं कर्म यस्याः सा। बहुस्तोजवती। पुरिधर्बहुधीरिति वास्कः। पुरिधः शोभमाना वा। एवंविधगुणोपता त्वमनु व्रतं यज्ञकर्माभिलक्ष्य चरित वास्कः। पुरिधः शोभमाना वा। एवंविधगुणोपता त्वमनु व्रतं यज्ञकर्माभिलक्ष्य चरित वास्कः। पुराधः शोभमाना वा। एवंविधगुणोपता त्वमनु व्रतं यज्ञकर्माभिलक्ष्य चरित वास्कः। पुराधः शोभमाना वा। एवंविधगुणोपता त्वमनु व्रतं यज्ञकर्माभिलक्ष्य चरित वास्कः। पुराधः शोधानेन। मघश्चवान्मतुवर्थे छन्दसीविनपाविति विनिष् विवाद्यान्योक्षस्वः। विद्यान्योक्षस्वः। निघातः। पुराणी। पुराणशब्दः पुराणप्रोक्तिवित्यन्तोदाक्तत्वम्। पुर्विश्वाः। पृष्वोदरादित्वादुकारस्यामादेश ईकारस्य इस्वश्व। आयुवाक्तर्वण दिवोन्दासादीनां छन्दस्युपसंख्यानित्याग्रुवाक्तत्वम्।।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> त्रेष्ट्रभम्. is from two Bombay MSS. Ul. and M. M. omit.

For इदमु त्यत् (Rv. iv, 51, i) Ul. and B read इदमुदु त्यत्.

M.M. omits तरुणी against his MS. B. My MS. B has it, and reads उपमानवत् omitting the बत् after योषेति. M. M. has श्रीममाना for श्रीमना.

#### Notes:

- 1. उप: A vocative, accented because it stands at the beginning of a pada. The accent proper of the word उप: is on the last syllable. Compare उपसं verse 5. But all vocatives, if accented at all, have the accent on the first syllable. See Whitney, para. 314.
- 2. पुराणी देवि युवति:. Compare पुनः पुनर्जायमाना पुराणी said of Ushas in i, 92, 10.

## Verse 2.

# PADAPATHA:

उर्षः देवि अर्मर्त्या वि भाहि चंद्रऽर्रथा सूनृताः ईरयैती आ त्वा वृद्दंतु सुष्यमांसः अश्वाः हिर्रण्यव्वर्णी पृथुश्याजेसः ये ॥ २

## SAYANA:

हे ढवो देवि अनत्वां मरणधर्मरहिता चन्द्ररथा सुवर्णमवरयोपेता सुनृताः प्रियस-त्वस्ता वाच ईरयन्ती उचारयन्ती। तथा च मन्द्रवर्णः। सुन्नावरी सुनृता ईरयन्तीति (Bigv. i, 113, 12) तादृशी त्वं वि भाहि सूर्यिकरणसंबन्धाद्विशेषेण दीप्यस्त । प्रथानसः प्रभूतबलयुक्ता अरुणवर्णा ये अन्धा विद्यन्ते सुयमासः सुद्धु नियन्तुं शक्या स्ये बोजितास्तेन्धा हिरण्यवर्णी त्वा त्वामावहन्तु । सुयमासः । यमेरकृष्ट्यूर्थे खत् । लिस्स्वरः ॥

#### Note:

स्नता हैरयन्ती. Muir, v, 193, has a note on the word sûnrita communicated by Aufrecht: "Professor Aufrecht thinks that this word sûnrita is to be explained as follows. He considers it to be a derivative from nrit, to be in motion, compounded with su. Its first meaning is 'movable' (sûnritâ maghâni, Rv. vii, 57, 6), then 'brisk, 'alert' (sûnrita, predicated of Indra, viii, 46, 20; sûnrite of Usha's, iv, 55, 9; i, 123, 5; 124, 10; viii, 9, 17). As a feminine substantive in the plural it means either 'activity' or, with a supplied gir, 'lively voices' (sûnritânâm girâm, iii, 31, 18); netrî sûnritânâm is Ushas as a stimulator, or rather leader (χορηγός); of joyful voices (of birds, etc.); sûnritâ îrayantî is just the same. So vâyor iva sûnritânâm ndarke, Rv. i, 113, 18, "when fervent voices arise like the rising of the wind" (ortu vocum velut ortu venti).

With our phrase compare जीवमुदीरयंती said of Ushas in i, 113, 8, and see also the verse quoted in the next note.

## Verse 3.

PADAPATHA:

उर्षः पृतीची भुवनानि विश्वां ऊर्ध्वा तिष्ठसि अमृतस्य के-तुः समानं अर्थे चरणीयमाना चक्रं उद्देव नृब्यसि आ वृवृत्स्व।।३

हे उषो देवि विश्वा सर्वाणि भुवनानि प्रतीची प्रात आभिमुख्येन अञ्ज्ञित प्राप्तोतिति प्रतीची अमृतस्य मरणधर्मरहितस्य सूर्यस्य केतुः प्रज्ञापियची स्वमूर्थो नभस्युनता तिष्ठसि । नव्यसि पुनः पुनर्जायमानतया नवतरे हे उषो देवि अर्थमध्येते गम्यते-स्मित्रित्यर्थी मार्गः समानमेकं मार्गमुख्यात्प्राचीनकाललक्षणं चरणीयमाना चरि-तुमिच्छन्ती स्वमा ववृत्स्व पुनस्तिस्मन्मार्ग आवृता भव । तत्र दृष्टान्तः । चक्रमिव यथा नभसि चरितुः सूर्यस्य रथा कुं पुनः पुनरावर्तते तद्दत् । प्रतीची । प्रतिपूर्वाद्व्या नभसि चरितुः सूर्यस्य रथा कुं पुनः पुनरावर्तते तद्दत् । प्रतीची । प्रतिपूर्वाद्व्यतेः किन् । अञ्चतेश्वोपसंख्यानमिति ङीप् । अच इत्यकारलीपे चाविति वीर्घः । उदात्तिविवित्वरेणान्तोवात्तः । केतुः । चायृ पूजानिज्ञामनयोरित्यस्माचायः की चिति तुः । की इत्यादेशः । आर्थभातुकलक्षणो गुणः । अर्थम् । अर्तस्थन्प्रस्ययः । नव्यस्ति । नवशब्दावीयसनि ङीपि रूपम् । ईकारलोपण्छान्दसः । वृत्वस्व । वृत्तु वर्तने । बहुलं छन्दसीति विकरणस्य सुः ॥

#### Notes:

1. प्रतीची भुवनानि विश्वा, 'In face of all creatures.' Compare

विधानि देवि भुवनाभिचक्या
प्रतीची चक्षुरुविया वि भाति ।
विधं जीवं चरसे बोधयंती
विधस्य वाचमविद-मनायोः ॥ i, 92, 9.

2. समानमधे चरणीयमानाः 'Pressing forward to the same mark,' i.e. as in all former days. Taken along with the following नन्यसी the phrase presents the contrast which we have had already in पुराणी युवाते:. Compare

समानो अध्वा स्वस्तारनंत-स्तमन्यान्या चरतो देवशिष्टे । न मेथेते न तस्थतुः सुमेके नक्तोषासा समनसा विरूपे ।। i, 113, 3:

"The sisters have one road that never ends: along it they go, each in her turn god-impelled: they do not strive, they do not stand still, beneficent night and day, one in mind, diverse in body." It may be a question whether समान here, however, does not mean "common to the two." Compare समानं चिद्रथमातिस्थांसा ii, 12, 8.

3. चरणीयमाना is the participle of a verb which is used only here.

## Verse 4.

PADAPATHA:

अर्व स्यूमं प्रव चिन्वती मुघोनी उषाः याति स्वसंरस्य पत्नी स्वः जनेती सुष्भगां सुष्टंसाः आ अंतात् दिवः पुप्रुधे आ पृथिष्याः॥ ४

SAYANA:

वेयपुषाः स्यूमेव वस्तिनिव विस्तृतं तमः अविचन्तती अवचयमपक्षयं प्रापयन्ती मधोनी धनवती स्वसरस्य सुष्ठु अस्यति क्षिपति तम इति स्वसरः सूर्यो वासरो वा । तस्य पस्ती सती वाति गच्छति । स्वः स्वकीयं तेजः जनन्ती जनयन्ती सुभगा सुधना सीभाग्ययुक्ता सुरंसाः शोभनाभिहोत्रकर्मा । सेयमुषाः दिवः सुलोकस्य आ अन्तात् प्रियच्याश्व आ अन्तात् अवसानात्पप्रये प्रयते प्रकाशत इत्यथेः । स्यूमेव । षिवु सन्तुसंताने । अविषिविशाषिभ्यः किहिति मन्प्रस्ययः। ह्याः शुरुतुनासिके वित्युद्ध। यणादेशः। सुपां सुलुगिति शेर्जुक् । निस्तावाद्युवात्तः । विन्वती । शतुर्तुम इति कीप उदात्तत्वम् । जनन्ती । जन जनन इत्यस्य ण्यन्तस्य शति कपम् । छन्द-स्युग्ययेति तिप आर्थधातुकत्वेन णिलोपः।।

#### NOTES:

1. अव स्यमेव चिन्वती. 'Casting aside, as it were, her garment.' The picture of the approaching chariot of the Dawn must, as Ludwig has seen, be carried over from the last verse. By the mantle that enveloped Ushas we are of course to understand, as Sayana says, the darkness she dispels. But the rare word स्यम is a difficulty. The simple word occurs in one other passage only. i, 113, 17 स्यमना वाच उदियाति वृद्धिः स्तवानो रेभ उपसी विभातीः Sayana, वृद्धः स्तोभाणां वोढा रेभः स्तोतृनामैतत् स्तोता उपसो विभातीः तमसोपनोदनेन प्रकासमाना उपोदेवताः स्तवानः स्तुवन् वाचः वेद-रूपायाः संबन्धीनि स्यूमना स्यूमानि अनुस्यूतानि संततान्युक्थानि उदियति उहमयति डबारयति. Roth, who compares स्यमन् to the Greek hymen, would take बाब: as an accusative and स्यमना as an instrumental 'in one line or string, that is, forming a continuous row.' The compounds स्यमगमस्ति and स्यमरिय occur each twice. In i. 122, 15 the former word is an epithet of the chariot of Mitra and Varuna. Sayana, स्यूमगभित: स्यूमक-मिति मुखनाम (Naigh. iii, 6) मुखकरदीपि: सन्. In vii, 71, 3 it is an epithet of the chariot of the Asvins. Sayana, स्यूमगभहित सुखरार्श्यम स्यूतरिश्मम्. Roth takes this word to mean 'whose pole is made of a leather strap,' and suggests that we are perhaps to understand a kind of double rein. In both the passages in which it occurs—i, 112, 16, viii, 52, 2—स्यमानिय

¹ B. श्रीभनाभिहात्रकर्मीवेता.

is a proper name. Sayana on i, 112, 16, स्यूतरम्मये स्यूतः संबद्धी रिमर्दाितये-स्य तस्मे एतन्संज्ञकाय ऋषये. In vi, 36, 2 we have another compound स्यूमगृभे. Sayana, स्यूम्नः स्यूतान् आविच्छेदेन वर्तमानान् (compare Roth's explanation of स्यूमना above) अभून् गृह्णते. Roth takes स्यूमगृभ to mean 'catching hold of the reins,' that is, with his teeth, an epithet of an unmanageable horse. It is not, however, clear from the context there (स्यूमगृभे दुधवेते च) whether न्यूमगृभे does not stand by itself. Grassmann takes it so, translating 'to the holder of the reins and to the horse.' In his dictionary he follows Roth. A fourth compound occurs in i, 174, 5 स्यूमन्यू an epithet of the two horses of the wind. Sayana, स्यूमकमिति सुक्रनाम तदिच्छन्ती सत्तनामिनी वा. Roth 'eager for the reins, that is tearing at the reins, impatient.'

These passages certainly set up a presumption in favour of taking स्यूपन् in our passage also in the sense of reins. The meaning of the allegorical description of the dawn here must be held to be uncertain. I give various explanations which have been hazarded. Roth translates the whole line, 'The mistress of the house [compare note below] bestirs herself, drawing back the strap (that closes the door, después in Homer).' Grassmann takes our clause to mean 'unloosing her girdle.' Ludwig 'shaking down the reins.' Ludwig has the note, "Either shaking from above, down from her chariot, the reins in order to urge on her horses, or throwing them away altogether (in the form of rays) in order to alight."

- 2. Grassmann, quite unnecessarily, holds that we should read उचा आ (i.e. उचा: आ) for उचा. याति means 'marches on.'
- 3. स्वसास्य पत्नी. 'Queen of the place' that is, of the world through which she advances. Sayana has no warrant for the signification he attaches here and on v, 62, 2 (with another etymology स्वसास्य स्वयं सर्तुः आदित्यस्य) to स्वसा. It means, in accordance with its etymology, place of resort, 'one's own resort.' Compare वयो न स्वसराण्यच्छा 'as birds to their nests,' ii, 19, 2: where Sayana's note is वयो न यथा पश्चिणः स्वसाणि सुद्ध अर्थन्ते प्राप्यन्त इति स्वराणि स्वसराणि कुलायाः तानभिलस्य गच्छिन्त

¹ So Ulwar and Bombay MSS. M. M. prints इति स्वराणि स्वसराणि but notes that his MSS. Ca and B have इति स्व इति स्वसराणि. The स्व इति is cancelled in B. There is some confusion in the passage. स्व or स्व: in M. M.'s MSS. is स्वर् derived here from सु and अर्. But Sayana does not explain how that etymology can yield the form स्वसराणि.

तहत. Also ii, 34, 5 इंसासी न स्वसराण 'as swans to their nest.' Sayana, इंसासी न यथा इंसाः स्वसराणि स्वकीयानि निवासस्थानानि प्राप्नवन्ति तहत्. In ii, 2, 2 it is used of the stall in which cattle are kept: अभि त्वा नक्तीरुपसी ववाशिरेग्ने वत्सं न स्वसरेषु धेनवः 'as cows in the cattle-pens low after a calf.' Sayana, स्वसरेषु स्वयं सरणशिलेष्व संस्थि

In Naigh. i, 9; iv, 2 स्वसर is given among the synonyms for अहन् (Naigh. iii, 4 मृह.) If we accept this alternative explanation our phrase will mean, 'Queen of the day.' Compare Nirukta v, 4.

4. स्वर्जनंती. 'Bringing heaven to life (again). Compare जनयंतो दैस्यानि नतानि No. 22 verse 3, and Ait. Brah. iv, 5 तम इव हि रात्रिर्मृत्युरिव.

## Verse 5.

## PADAPATHA:

अच्छे वः देवीं उषसं विश्मातीं प्रवः भर्ध्वं नर्मसा सुश्वृक्तिं कुर्ध्वं मधुधा दिवि पार्जः अश्वेत् प्र रोचना रुरुचे रुण्वश्सं-दृक् ॥ ५

#### SAYANA:

हे स्तोतारो वः बुष्मानच्छ अभिलक्ष्य विभातीं शोभमानामुषसं हेवीं प्रति वो बुष्माकं संबन्धिना नमसा नमस्कारेण सह सुवृक्ति शोभनां स्तृति प्र भरध्वं बूयं कुरुत । मधुषा मधुराणि स्तृतिलक्षणानि वाक्यानि हधातीति मधुः स्तोमः तं धारयतीति वा । यहा मधुषा आदित्यधात्री । यहा अवमहाभावावच्युस्पन्नावयवमखण्डामिद् मुषोनामा । सियमुषाः दिवि नभसि ऊर्ध्व कर्षाभिमुखं पाजः तेजः अश्रेत् श्रयति।तथा रोचना रोचनशीला रण्यसंहृक् रमणीयदर्शना उषाः प्र रुरुषे प्रकर्षेण दीप्यते । यहा रोचना लोकान्त्र रुरुषे प्रकर्षेण स्वतेजसा वीपयति । तथा च मन्त्रवर्णः । ब्युच्छंती हि रदिमभिविष्याभासि रोचनमिति (Rigv. i, 49, 4) । रण्यसंहृक् । रवेर्यस्याच्यास्ययः । इदिस्वाजुमागमः । संपूर्वाहृशेः किन् । बहुवीहो पूर्वपद्मकृतिस्वरः ॥ Notes:

1. The construction of the first line is variously explained. Sayana takes the first q: to be the accusative after अच्छ, and the second q: to be a genitive dependent on नमसा. Delbrück (p. 44) would supply

¹ So Ul. B. अंब्युत्पन्नावयवं सदिदमुषोनाम. M. M. इदं पदमुषोनाम.

M. M. येयं

All the authorities insert पाजः here as well as after उध्वीभिमुख.

- a verb of calling after अच्छ. 'I call on you' bring to Ushas, or perhaps, 'call on Ushas.' This last is Ludwig's way of taking the words. Both Grassmann and Ludwig take with Sayana the second वः as a genitive, but make it dependent on सुवृत्ति. In both clauses व is perhaps an enclitic dative, as it almost certainly is in the first. अच्छ governs देवी, in construction with भ भएकी Compare the construction of the word in the passage cited in Note 3 on the last verse ii, 19, 2.
- 2. बुब्कि. " मुक्कि is generally explained by a hymn of praise, and it cannot be denied that in this place [i, 64, 1], as in most others that meaning would be quite satisfactory. Etymologically, however, मुक्कि means the cleaning and trimming of the grass on which, as on a small altar, the oblation is offered: cf. वृक्तबहि: i, 38, 1, Note 2, p. 62. Hence, although the same word might be metaphorically applied to a carefully composed, pure and holy hymn of praise, yet wherever the primary meaning is applicable it seems safer to retain it: cf. iii, 61, 5 [our passage] vi, 11, 5." Max Müller, Sacred Hymns of the Brahmans, p. 92.
- 3. पाजी अभेत. 'Enters into light,' the light, as it were, meeting and joining itself to the Dawn. Roth 'spreads her light.' He compares v, 28, 1 सामिद्धो अग्निर्दिव शोचिरभेत (Sayana शोचि: तेज: अभेत भयाते), iv, 6, 2 उर्ध्व मानुं सर्वितेवाभेत् (Sayana, भानुं दीप्ति...उर्ध्वमभेत् उर्ध्वमुखामाभयाते) vii, 72, 4 &c.

## Verse 6.

#### PADAPATHA:

ऋतश्वरी दिवः अकैंः अबोधि आ रेवती रोदंसी इति चित्रं अस्थात् आश्यतीं अग्ने उषसं विश्भातीं वामं एषि इविणं भिक्षमाणः ॥ ६

If the note referred to should have been quoted under analysis. No. 7, verse 9. I give part of it now. " analy: is generally a name of the priest, so called because he has to trim the sacrificial grass. 'The Sacred Kuśa grass (Poa cynosuroides) after having had the roots cut off, is spread on the Vedi or altar, and upon it the libation of Soma-juice, or oblation of clarified butter, is poured out. In other places, a tuft of it in a similar position is supposed to form a fitting seat for the deity or deities invoked to the sacrifice. According to Mr. Stevenson it is also strewn over the floor of the chamber in which the worship is performed."

SAVANA:

श्वतावरी सरववती वेयमुणाः दिवः युलोकादकैंस्तेजोभिरबोधि सर्वैर्कावते। ततो रेवती धनवती सेयं रोइसी यावापृथिच्यो चित्रं नानाविधकपयुक्तं यथा भवति तथा स्थात् सर्वतो च्याच्य तिष्ठति। हे अमे आवर्ती स्वदिभमुखनागण्छन्ती विभार्ती भासं-मानामुषसमुषोदेवी भिक्षमाणो हर्वीषि वाचमानस्त्यं वामं वननीयं द्रविणममिहोबाहि-लक्षणं धनमेषि प्रामोषि। अबोधि। बुध अवगमने। कर्मणि लुक्ति चिण् भावकर्मणो-रिति चिण्। चिणो लुक्। रेवती। रियश्चान्मनुण्। छन्दसीर इति वस्त्यः। रवेर्मती बहुलमिति संप्रसारणपरपूर्वत्वे गुणः। उगितस्रेति कीप्। रैशब्दाबोपसंख्वानमिति मनुण उश्चात्वम्॥

## Verse 7.

PADAPATHA:

ऋतस्यं बुध्ने उपसां इष्ण्यन् वृषां मही इति रोदंसी इति आ विवेश मही मित्रस्यं वर्रणस्य माया चंद्रार्श्वं भानुं वि दुधे पुरुष्ता ॥ ७

SAYANA:

वृषा वृष्टिद्वारा प्रेरकः आदित्यः ऋतस्य अभिहोत्रादिकर्मकरणे सत्यभूतस्य अद्वः क्षुभ्रं मूले उपसामिषण्यन् प्रेरणं कुर्वन् मही महत्यौ रोदसी धावाप्रियिच्यौ आ विवेश सर्वतः प्रविष्टवान् । यद्दा दृषा वर्षिता इषण्यन् सर्वतो गच्छन्नुषसां संबन्धी रिद्दमसमूहः रोदसी धावाप्रियिच्यौ विष्टवानिति योजनीयम्। तत उषाःमही महती मिनस्य वरुणस्य मिनावरुणयोर्माया प्रभारूपा सती चन्द्रेय सुवर्णानीव भानुं स्वप्रभां पुरुषा बहुषु हेशेषु वि रुषे विरुधाति सर्वत्र प्रसारयति । मही । अह्योप्रकान्यसः । पुरुषा । हेवमनुष्येत्यादिनाधिकरणे नाप्रस्थयः ॥

#### NOTES:

- 1. सतस्य बुझे. Sayana's interpretation seems very fanciful. But there is no agreement as to the real meaning of the phrase. In his note on वृषेत् Sacred Hymns of the Brahmans, p. 128, Max Müller translates our line 'The hero in the depth of the heaven, yearning for the dawns, has entered the great sky and the earth.' Grassmann, 'on holy ground.' Ludwig, 'on the ground of the holy rite.'
- In x, 111, 8 and i, 124, 24, 7, as Roth indicates, बुझ itself has the meaning which Sayana would attribute to it here (बुझ, सध्य, अन्त). But the phrase कतस्य बुझे cannot well be separated from the similar phrases कतस्य सदनं, सदः, सदः, सदः, वानिः, पदं, नाभः collected by Roth under कत

and explained by him as referring "not only to the central point of belief and ceremonial in this world, that is the altar and similar ideas, but also of the holiest in the other world." In the very next hymn, iii, 62, we have कतस्य योनिः twice. Verse 13 क्रतस्य योनिमासदं. Sayana, क्रतस्य यक्तस्य योनि स्थानं इविधानाक्यम्. Verse 18 योनावृतस्य बिदतं. Sayana, क्रतस्य यक्तस्य योनी देवयजनाक्ये देशे. If Sayana is right, as I think he is, in taking कृषा here to be the sun, the verse describes the entry of the sun into heaven and earth. To the priest who stands facing the holy dawn the spot where the sun at last appears seems to be the very root and foundation of the holy place he is standing in.

2. उपसामिषण्यन्व्या. Sayana does not know whether to take उपसां with इषण्यन् 'urging on the dawns' or with वृषा 'the vrishâ (explained as=विषेता रिश्मसमूदः) of the dawns.' Roth and Max Müller adopt the former construction but translate, the one, 'urging on the dawns,' the other 'yearning for the dawns.' Grassmann takes the other construction without Sayana's fantastic explanation in that connection of वृषा. Ludwig is not afraid to say categorically that in उपसां here we have an old instrumental form. "उपसां is herein instrumental: we find that the full termination of the third case is preserved especially before a following vowel, in cases where it was easy (as modern philologists do) to confuse it with the genitive pl." Ludwig refers to another case, but it is not necessary to follow up so extravagant a theory.

For  $\overline{y}$  see Max Müller's note on the word already referred to. The strong bull of the dawns, the bull that accompanies the dawns and urges them on is, I think as Sayana says, the sun. But compare Max Müller's explanation. "The hero who yearns for the dawns is generally Indra: here, however, considering that Agni is mentioned in the preceding verse, it is more likely that this god, as the light of the morning, may have been meant by the poet.

3. Sayana seems right in referring the second line to Ushas. It is when the sun has entered heaven and earth that the dawn can spread her light far and wide. But, as far as the words go मही निषस्य वर्षस्य माया may also refer to the sun, and so Grassmann takes them. This enables him to translate चंद्रेच 'like the fair one' that is, I presume, the dawn. Delbrück suggests that चंद्रेच is perhaps a Vedic sandhi, for च्ह्रीच. Compare Roth's explanation of गृहो as गृहमु No. 31 verse 13.

# No. 9.

MANDALA IV.

SUKTA 46.

#### SAYANA :

पञ्चमेनुवाके त्रवोश्च सुक्तानि । तत्रामं पिवेति सप्तर्चे प्रथमं सूक्तं वामेश्वरवार्षे गावत्रम् । कृत्वमिन्द्रवायुरेवताकमाद्या केवलवायच्या । तथा चानुक्रान्तम् । अमं वायव्याद्येन्द्रवायवं तु गावत्रमिति । सूक्तिविनियोगो लैक्निःकः । आद्ये हे ऐन्द्रवायव-महस्य बाज्ये । तथा च सूत्रितम् । अमं पिवा मधूनामिति वाज्ये अनवानमिति Asval. v, 5) ॥

# Verse 1.

#### PADAPATHA:

अग्रं पिब मधूनां सुतं वायो इति दिविष्टिषु त्वं हि पूर्वे आसे ॥ १

# SAYANA:

हे वाबो स्वममिन्द्राविभ्यः पूर्वे मधूनां मधुरस्सानां सोमानां संबन्धिनं द्युतमिन्धुनं रसं पिव । कुचेति तदुच्यते । सिविष्टिषु विवः स्वर्गस्य प्रापकेषु बहेषु बहा अस्माकं दिवः स्वर्गस्य एषणेषु निमित्तेषु । सं हि स्वं खलु पूर्वपा असि । हिश्चब्दो देव दिधि पूर्वपेयमित्यादिमन्द्रान्तरप्रसिद्धियोतनार्थः (Bv. vii, 92, 1) । वाबोरम्पानं देवा वै सोमस्य राज्ञोमपेयेन समपादयन्तदं प्रथमः पिवेबमित्वादि न्नाद्यले स्पष्टमाझातम् । तत्र हि वायुरार्वि प्रथमं धावित्वाप्रपानं लब्धवान् (Ait. Brah. ii. 25) ॥

#### Verse 2.

## PADAPATHA:

त्रुतिनं नः अभिष्टिंश्मः नियुत्वान् इंद्रेश्सारिथः वायो इ-् ति सुतस्यं तृपतं ॥ २

#### SAYANA:

हे वायो नियुत्वान् नियुद्धिस्तद्दान् इन्द्रसारियः इन्द्रसहायः सन् स्वं शतेन अपरि-मितैः अभिटिभिः अभित एषणीयैः कामैनिमित्तभूतैः आगच्छेति श्रेषः । आगस्त्र च स्रुतस्य स्रुतमभिषुतं नीस्मदीयं सोमं स्टम्पतम् पिवतं त्वामिन्द्रश्च । इन्द्रस्य साहित्यं ब्राह्मण एयोक्तम् । तत्तुरीयभागिन्द्रोभविज्ञाग्वायुरिति तुरीये हैव संमहीतारो वह-न्तेमुनैवानूकाश्चेन यदद इन्द्रः सारियरिव भूत्वोदज्ञयदिति वा (Ait. Br. ii, 25) ॥

¹ M. M. and B. omit नीस्मदीयम्.

#### Verse 3.

PADAPATHA:

आ वां सहस्रं हर्रयः इंद्रवायू इति अभि पर्यः वहंतु सोम-

SAYANA:

हे इन्द्रवायू वां युवां सहस्रं हरयः सहस्रसंख्याका अश्वाः प्रयः अनं प्रतित्वर-यन्तः सन्ति । अत्र हरिश्रव्शेश्वसामान्यवचनः । ते सोमपीतये आवहन्तु ॥

## Verse 4.

PADAPATHA:

रथं हिरंण्य व्वंधुरं इंदेवायू इति सु व्याध्यः आहि स्थार्थः दिवि बस्पृत्यं ॥ ४

SAYANA:

है इन्द्रवायू हिरण्यवन्शुरं हिरण्ययनिवासाधारकाष्ठोपेतं दिविस्पृश्चं द्युलोकस्पर्धिनं स्वध्वरं शोभनाध्वरवन्तं रथमा स्थायो हि आस्थितौ खलु । यस्मादेवं तस्मादागच्छ-तिमत्वर्थः । स्वध्वरं प्रत्यास्थाय इति वा व्याख्येयम् ।।

## Verse 5.

PADAPATHA:

रथेन पृथुः पार्जसा दाश्वांसं उपं गुच्छत् इंद्रवायू इति इह आ गृतुं ॥ ५

SAYANA:

रयेन पृथ्वित्यादिकस्तृचो दशरात्रे पञ्चमेहिन प्रउगशस्त्र ऐन्द्रवायवो द्वितीयः। सूत्रितं च। रथेन पृथुपाजसा बहवः सूरचक्षस इति Rv. vii, 66, 10. (Asval. vii, 12,7)॥

हे इन्द्रवायू पृथुपाजसा प्रभूतवलेन रथेन राश्वांसं रातारं यजमान्मुपगच्छतम् । तर्रथमिर अस्मिन्यज्ञे आगतमागच्छतम् ॥

<sup>ै</sup> Ul. adds पानाय-

# Verse 6.

PADAPATHA:

इंद्रवायू इति अयं सुतः तं देवेभिः सुश्जीषंसा पिवंतं दाशुषं: गृहे ॥ ६

SAYANA:

हे इन्द्रवायू अयं सीमः स्नतः अभिषुतः । तं सीमं देवेभिर्देवैः सजीपसा समान -प्रीती वाञ्चपो हविर्शतुः गृहे यागशालायां पिनतम् ॥

# Verse 7.

PADAPATHA:

इह पृथ्यानं अस्तु वां इंद्रवायू इति विश्नोचेनं दृह वां सोमंशीतये।। ७

SAYANA:

हे इन्द्रवायू वां युवयोः इह अस्मिन्यज्ञे प्रयाणं गमनमस्तु । इह अस्मिन्नेव यज्ञे वां सामपीतये विमोचनमश्वानामस्तु । पर्यवसानत एकार्थत्वेप्याइरार्थत्वाइविरोधः ॥

# No. 10.

MANDALA IV.

SUKTA 54.

SAVANA:

अभूहेव इति षड्चं नवमं सूक्तं वामदेवस्यार्षे सावित्रम् । अन्त्या त्रिष्टुप् । शिष्टास्त्रिष्टुवन्तपरिभाषया जगत्यः । तथा चानुक्रमणिका । अभूदेवः षद् त्रिष्टुवन्त-मिति । अभिष्टोमे वैश्वदेवशस्त्रे सावित्रनिविद्धानिमदम् । तथा च सूत्रम् । अभूदेव एकया च रशिश्व स्वभूते इति (Asval. v, 18) । आद्या सावित्रमहस्यानुवाक्या । तथा च सूत्रम् । सावित्रेण महेण चरन्त्यभूदेवः सविता वन्द्यो नु न इति (Asval. v, 18) ॥

<sup>1</sup> Ul. adds सन्तौ. M. M. and B. omit.

## Verse 1.

PADAPATHA:

अर्भूत् देवः सिवृता वंद्यः नु नः इदानीं अर्ह्नः उपुष्वाच्यः नृश्मेः वि यः रक्तां भर्जाति मानुवेभ्यः श्रेष्ठं नुः अत्रं द्रविणं यथां दर्धत् ॥ १

# SAYANA:

्र स सिवता हेवः अभून् पाबुरासीत्। अतो तु क्षिप्रमेव नोस्माकं वन्द्यः वन्दनीयो भवति । इदानीं यागकाले अद्बस्तृतीये सवने नृभिरस्मदीयेहीनृभिः उपवाच्यः स्तुत्यो भवति। यः देवो मानवेभ्यः मनोरपत्योभ्यः यजमानेभ्यस्तेषामर्थाय रह्णा रम-णीयानि धनानि विभजति स हेवः श्रेष्ठं प्रशस्य द्रविणं गवादिलक्षणं धनं नः अस्मभ्यं अत्रास्मिन्कर्मणि यथा दधत् दद्यादित्यर्थः। तथा वन्द्य उपवाच्यश्वाभूदिति।।

## NOTE:

1. इदानीमहः: 'Now of the day, at this point of the day, now in the morning.' इदाहः iv, 33, 11 presents a complete parallel, except that there the period of the day indicated by इदा is expressly mentioned in the words तृतीय अस्मिन्तसवने which follow. Compare Sayana: इदा इदानीं चमसादिनिर्माणानन्तरमहः छुत्याहसंबन्धिनस्नृतीये सवने. In vii, 41, 4—उते-दानीं भगवंतः स्यामान प्रापत्व उत मध्ये अहां—इदानीं is perhaps not to be taken, as Grassmann (Dictionary, otherwise in Translation) does, with अहां. But that construction occurs at vii, 34, 1. Compare also viii, 22, 11 and 13, where the phrases इदा चिदहः and इदा चिदहानां are used as synonymous, Sayana giving (दिवसस्य and अहां) प्रातःकाले.

#### Verse 2.

PADAPATHA :

देवेभ्यः हि पृथमं यक्तियेभ्यः अमृतुक्वं सुवसि भागं उन् त्ऽतुमं आत् इत् दामानं सुवितुः वि कुर्णुषे अनुचीना जीविता मानुषेभ्यः ॥ २

## SAYANA:

प्रथमं देवेभ्यो हि हिशब्दः प्रसिद्धौ देवेभ्यः यज्ञियेभ्यः यज्ञाहेँभ्यः अमृतत्वं तत्साधनमुत्त्वमुद्धृष्टतमं भागं सोमाश्चित्रक्षणं सुवसि अनुज्ञानासि । आदित् अन-न्तरमेव दामानं हिवषां दातारं हे सिवतः वि कर्णुषे प्रकाशयसि । मानुषेभ्यः यज्ञमानेभ्यः जीविता जीवितानि अनुज्ञीना अनुक्रमग्रुक्तानि पितृपुत्रपौत्रा इत्यनुक्रमः ईदृशानि जीवितानि पश्चाद्वर्णुषे ॥

¹ UI. सोमाज्यादिक्षलणं. B. with M. M.

#### Notes:

- 1. मुनास. The verb is chosen on account of its relation to the name of the god. Compare सुनतात verse 3, सुनति verse 4, सुनिस and सन्।य ते verse 5. It keeps its accent on account of the हि in the sentence. See Whitney para. 595 d.
- 2. दामानं. It is clear that Sayana's explanation is wrong. दामानं here corresponds to भाग in the previous clause, and the words अनचीना जीविता are in apposition to it, as अमृतत्वं there is in apposition to भागं. But there is some difference of opinion as to the meaning to be assigned Roth recognises four words दामन, two accented on the first syllable, and two on the last. 1. दामन (from दा to give) m. Giver: रायो दामा मतीनाम Rv. vi, 44, 2. अग्नि viii, 23, 2, 2. दामन (from the same) n. Giving, a gift. इंद्र: स दामने कृत ओजिष्ट: स मदे हित: Rv. viii, 93, 8. स आ गमार्देहों यो वसूनां चिकेतहातुं दामनी रयी-णां ("The genitive is dependent on चिकेतत्")v, 36, 1. Compare अदामन, सुदामन्. 3. दामन् (from दा to cut) m. or f. The allotted part, the portion. आदिहामानं [ &c. our passage ]. नाह दामानं मधवा नि यंसिन्न सन्वते वहति भूरि वामं x, 42, 8. न ते दामान आदमे viii, 21, 16. Roth's fourth दामन is the common word for a band or girdle, which he derives from a root दा. यति not found in the Dhatupatha, but existing in the Greek dew to bind, and in such forms as, for example, संदितं bound, No. 2, verse 3.

In x, 42, 8 Sayana takes दामानं to mean दातारं as he does here. But on viii, 21, 16 he has ते तब दामानः तानि दानानि ascribing to the word the meaning we wish to give it here. The third case दाना (for दामा. see Whitney, 425 e), the accent of which shows that it belongs to our word, and not to the neuter paroxytone, occurs once or twice, and is explained by Sayana in the same way. So, for example, in v, 52, 14 where he has दाना हिवदीनेन.

3. व्यूर्जि. 'Thou showest.' Compare "hath brought immortality to light." 2 Tim. i, 10.

#### Verse 3.

#### PADAPATHA:

अचिंत्ती यत् चुकृम दैव्ये जनें दींनेः दक्षैः प्रःभूती पुरुष्-त्वर्ता देवेषुं च सुवितः मानुंषेषु च त्वं नः अत्रं सुवृतात् अनोगसः ॥ ३ SAYANA:

हे सवितः वयमित्र ती अप्रज्ञया हैव्ये जने देवे स्वयि हीनैः दुर्बलैः पुत्राहिभिः क्रित्विग्मर्या तथा हक्षैः प्रवृद्धैर्वा तैः प्रभूती प्रभूत्या ऐश्वर्यमहेनित यावत्।पुरुषत्वता पुरुषत्त्वता पुरुषत्त्वता पुरुषत्त्वता प्रवृद्धिया चयरागश्चकृम न केवलं स्वय्येवं कृतमित तु हेवेष्यन्येषु मानुषेषु चाज्ञानादिभिर्यषकृम नः कृतवत्तोस्मान् स्वमत्र अस्मिन्कर्मिण अनागसः अपापान् स्वतात् अनुज्ञानीहि॥

#### NOTES:

- 1. अचित्ती. Whitney para. 336. Compare प्रभूती in next line.
- 2. दैक्षे जने. 'The folk of the gods.' The expression refers to men as well as to gods, the simplest construction being to take the words देवेषु च मानुषेषु च following in the same reference 'whether gods or men.'
- दीनेर्दक्षे:. 'With feeble wit.' It does not much matter whether we take this as exactly parallel with the singular instrumentals, or connect it more closely with the verb 'whatever we have done, with our feeble wit, through' &c. For the substantive use of Zer Roth quotes the following passages among others. vii, 60, 6 अचेत्रसं चिचितयंति दक्षैः. Sayana दक्षे:=सामध्यैः (M. M. from his MS. B. so also my MS.) ix, 67, 26. अम्ने दक्षै: प्रनिष्टि नः. Sayana, दक्षै: = सामध्येवाद्धः (&c. धामिनः). Ludwig completely misunderstands Sayana's explanation here. explains literally 'whatever we have done with the weak (children, priests!) out of ignorance, or with the mighty out of insolence (ऐधर्यमदेन), in sport, in human wise &c.," Sayana takes अचित्ती, प्रभती and परुषत्वता as three strictly co-ordinate words, all three going with दीनै: and with दक्षे: alike. Compare the word अज्ञानादिभि: in his commentary below. दीनैदेशे: in his view does not mean 'with the weak or the strong' but 'through the weak and the strong.' The guilt of the son is the guilt of the father. Priests, at whom Ludwig stumbles, are suggested because the guilt of the needy priest, who makes a mistake in the sacrifice, falls on his patron. Ludwig's idea that the difficulty, which is largely of his own making, is to be got rid of by taking our words to be old nominative plurals, on the analogy of certain old Greek and Latin nominatives in ais and is, looks like a joke. Yet it duly appears in his translation "whatever we have done against the folk of the gods, as weak ones out of ignorance, or as strong ones out of insolence."
  - 2. पुरुषत्वता. This word occurs in only one other passage, v, 48,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. M. omits अपापान्.

5, where Sayana's note is पुरुषत्वता पुरुषत्वेन कामाना प्रकत्वेन वा युक्तम्. Roth calls it an adverb. In form it is probably a third case of the same kind as अचित्ती and प्रभृती above. See Whitney para. 365. The lengthening of the vowel of the first syllable in our passage was noted in the Pratisakhya (588, Grassmann).

## Verse 4.

PADAPATHA:

न मुश्मिये सुवितुः दैब्यस्य तत् यथां विश्वं भुवंनं धारुयि-ष्यितं यत् पृथिव्याः वरिमन् आ सुङ्ग्रंगुरिः वर्ष्मेन् दिवः सुवितं सत्यं अस्य तत् ॥ ४

SAVANA :

देवस्यां हिवः पुसिवतुः सत्यपसयस्य न प्रमिय इति याज्या। सूत्रितं च। न प्रमिये सिवतुर्देवस्य तद्दृहस्पते प्रथमिति (Asval. iv, 11)। सिवतुः दैव्यस्य देवस्य प्रस्कर्भ न प्रमिये न प्रमियेत न प्रहिस्येत हिसाई न भवतीत्यर्थः। कृत्यार्थे केन्प्रस्थयः। यद्वा दैव्यस्योति व्यधिकरणे पष्ठी। सा च कर्मार्था दैव्यं कर्मेत्यर्थः। कथमिहिस्यमित्यत आह। यथा विश्वं भुवनं धारयिव्यति धारयति। विश्वधारणकृपं यत्कर्मास्ति तन्न प्रमिये। तथा स्वजुर्गः शोभनाङ्गल्युपलक्षितहस्तो यः प्रियव्या वरिमन् आ चार्ये । भूम्या उरुत्वे च स्वति प्रस्यति । तथा दिवः सुलोकस्य वर्ष्मन् उरुत्वे च स्वति अस्य देवस्य तदुक्तं कर्म सत्यमबाध्यमिति॥

Notes:

- 1. प्रिये. The form occurs only here. In the hymn immediately following, iv, 55, 7, we have प्रियं which Sayana explains by हिसितुम. Roth takes both forms to be infinitives. For the construction here see Whitney para. 982 c, and compare his example, नकीं मिक्के न सकः परिशक्ते—Indra is not to be put down, the mighty one is not to be overpowered (Rv. viii, 78, 5). Compare also न यो बराय our No. 4 verse 5.
- 2. It is not easy to see Sayana construes. But apparently he takes तत् in the first line and यत् in the second to be correlatives, and begins a new clause with पश्चिया:. The construction he suggests for

<sup>1</sup> B. omits देवस्य. 8 M. M. अधिकरणे. 8 M. M. यत् यः Ul. इस्तोयं पृथिच्याः.
Both Bomb. MSS. इस्तोर्यः (sic.) पृथिच्याः. 6 M. M. and Ul. आकारसार्थे.
8 So B. and Ul. M. M. omits भरयति

that sentence is (यः) संग्रिः सुनित अस्य तत् (i. e. the preceding) अनाध्ये. (There are two mistakes in Max Müller's text of the commentary. देव्यस्याति व्यधिकरणे the reading of his MSS. A. B. C.2 is the only right reading. The meaning is that the adjective is to be taken with कर्म, as Sayana goes on to say. For यत् यः in the third line from the foot we must, if I have rightly interpreted Sayana above, read यः with Max Müller's MS. B and my MSS. The यत् of the text has already been disposed of by Sayana).

It seems clear that यत is the accusative after मुनत, answering to the following तत, and not, as Sayana takes it, a nominative in correlation to the preceding तत्. But what does तत् in the first line refer to? And is Sayana right in taking धार्यिष्यति as simply equal to धारयति. Grassmann translates "not to be injured is this work of the God Savitar, by that (यया) he will always support the whole world." Delbrück takes यथा in the sense of 'so that, nay rather will he' which gives a better, but a more doubtful meaning. Roth takes यथा in the ordinary sense of 'so that' which is probably right.

Is it possible that the words न प्रमिये सिवित्रैं व्यस्य तत् refer not to Savitri's works in general but to his work of pardoning sin (verse 3) which none can hinder, so that he will always hold up the world, inasmuch as what he does in earth or heaven stands sure.

4. सत्यमस्य तत्. A good example of a kind of difficulty not peculiar to the Veda. Do the words mean 'Surely that is his '? Or 'that (work) of his stands sure'? The context shows that the latter interpretation is the right one. Roth, who takes the passage so (dabei bleibt es) quotes, under the same meaning of सत्यं, विश्व, सत्यं युवोरित् ii, 24, 12, where Sayana construes as he does here, युवयोरेव विश्वं सर्वे स्तोचं सत्यं यथार्थम्, Also, iv, 1, 18; 22, 6; 28, 5; viii, 82, 5; ix, 92, 5; x, 22, 13 Grassmann, "Das ist recht sein werk = That is truly his work."

#### Verse 5.

## PADAPATHA:

इंद्रंऽज्येष्ठान् बृहत्ऽभ्यः पर्वतिभ्यः क्षयान् एभ्यः सुवृत्ति पुस्त्यंऽवतः यथाऽयथा पृतयंतः विऽयेमिरे एव एव तस्थुः सुवित्रिति सुवायं ते ॥ ५ SAYANA:

हे सिवतः इन्द्रज्येष्ठान् इन्द्रः परमैश्वर्ययुक्तस्त्वमेव इन्द्रो वा ज्येष्ठः ज्ञ्यायान् पूज्यो येषां ते ताबुज्ञास्तानस्मान् बृहद्भवः महद्भवः पर्वतेभ्योप्यधिकान्स्वविति प्रेरयति । किं च एभ्यः यज्ञमानेभ्यः परत्यावतः गृहवतः क्षयान्निवासान् पामनगराहीन् सव-सि प्रेरयसि । यथायथा पतयन्तः गच्छन्तः प्राणिनस्त्वया वियेमिरे विनियम्बन्ते स्वया ते तव सवाय अनुज्ञाये एवैव एवमेव नियमनमनतिक्रम्य तस्थुः तिष्ठन्ति ॥ Notes:

1. The difficulties in connection with this verse are very great, and perhaps insuperable. Sayana's explanation is ingenious but not convincing. He makes separate clauses out of the first and second lines, reading सुविस with each. This gives him a contrast between इन्द्रज्येशन् and एपः. By the first word he understands 'us who are Indra-led,' and by the second 'these men here, our patrons.' But the way in which Sayana takes the two clauses is not clear. Ludwig construes अधिकान् with अस्मान् and translates 'thou makest us higher than the high mountains. I think that अधिकान् goes with अयान् and that Sayana takes the two clauses to mean 'thou bringest us to dwellings that are higher than the hills, and for them thou bringest dwellings rich in houses.

The text of Sayana's explanation of the remainder of the verse is uncertain. If Max Müller's reading पतयन्तो गच्छन्तस्त्वा वियेभिरे विनियम्यन्ते त्वया be right, Sayana must be understood as referring the whole clause to the patrons (यजमानाः). But it is not easy to see what त्वाम means here. I prefer the reading पतयन्तः गच्छन्तः प्राणिनस्त्वया &c, and believe that Sayana, in spite of the grammatical difficulty which his explanation of इन्हज्येष्ठान् has raised, is trying to refer this clause to priests and patrons alike, or to all that breathe.

I am unable to arrive at any conviction as to the meaning of the verse. Grassmann translates इन्द्रज्येष्ठान्.. पर्न्यावतः 'the high hills thou dost assign to Indra's hosts, and dost make for them these seats full of houses.'

He does not, so far as I know, explain who he gets that meaning. I presume the suggestion is that the construction is anacolouthic: Indra and the gods to the high mountains—there thou dost make for them.' Similarly Ludwig, except that he takes vay: as Sayana does.

¹ Both Bomb. MSS. क्ष्यात्रिवासान् संप्रामान् जगद्वीरादीन् सुवासे, omitting प्रेरयसि॰

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> M. M. गच्छन्तस्त्वां वियेमिरे. Ul. गच्छन्तस्वां (sic).

Everywhere else in the Rigveda—1, 23, 8 (इंडच्येहा महत्रण देवास: Sayana, इन्हों ज्येष्ठो मुख्यों थेषु ते); ii, 41, 15; viii, 63, 12; x, 70, 4—इन्हज्येष्ठ is accompanied by a substantive, which makes it clear that it refers to the gods. But there is no reason why here it should not refer to men 'led by Indra' even though we reject Sayana's gloss 'us, led by Indra.' Compare the meaning given above to the phrase देव्ये जने.

That the gods dwell on the hills is of course a common thought in the Rigveda; compare गिरिष्ठा: and गिरिक्षिते of Vishnu No. 5 verses 2 and 3. Also, with Ludwig 1, 155, 1 या (Indra and Vishnu) सानुनि पर्व-तानामदाभ्या महस्तस्थत्रवेतेन साधना.

2. प्रत्यावतः. 'Rich in dwellings.' Compare प्रत्यास्व No. 2 verse 10. That this word was written here प्रत्यवतः in the Pada text here is duly noted in the Pratisakhya (548, Grassmann).

## Verse 6.

PADAPATHA:

SAYANA:

ये ते तिः अहंन् स्वितिरितिं स्वासः दिवेश्दैवे सौभंगं आ-श्सुवंतिं इंद्रः द्यावापृथिवी इति सिंधुः अत्शीः आदित्यैः नः अदितिः द्यमी युंसत् ॥ ६

ये यजमानाः हे सिवतस्ते त्वर्थे सवासः सवाः सोमाः दितीयार्थे प्रथमा सोनमान् यद्दा सवासः सवनानि प्रातरारीनि प्रति विरहन् अभिष्णुण्यन्ति । न केवलमेक-सिनेवाहिन सवनन्रयेषु अपि तु रिवेरिवे प्रतिरिनं सौभगं सौभाग्यजनकमा सुन्वान्ति अभिष्णुण्यन्ति तेभ्यो नोसम्यमिनद्रः शर्म यसत् यच्छतु । स्वावापृणिष्यौ च अदिविशिष्टा सिन्धुः सिन्ध्वभिमानिदेवता आरित्थे सहितारितिश्व शर्म यंसत् साविश्वे सन्क इन्द्रारीनां निपातमुक्ता तेषां प्रार्थना न विरुध्यते ॥

# No. 11.

MANDALA V.

SUKTA 26.

SAYANA:

अमे पावकेति नवर्चे द्वाइशं सूक्तम् । वसूयव ऋषयः । गायत्री छन्दः । अमिर्दै-वता । तथा चानुकान्तम् । अमे गायत्रमिति । पातरनुवाक आमेये कतौ गायत्रे

<sup>1</sup> Both Bombay MSS. omit the rest of this paragraph.

छन्दस्याश्विनशस्त्रे चेदं सूक्तम् । सूत्रितं च । अमे पावक दूतं व इति सूक्त इति (Asval, iv, 13)।आधाने द्वितीयायानिष्टौ प्रथमस्य हविषोमे पावकेत्येषा याज्या। सूत्रितं च । स नः पावक दीहिवोमे पावक रोत्त्रिषेति (Asval. ii, 1) ॥

## Verse 1.

PADAPATHA:

अप्ने पावुक रोचिषां मुद्रयां देव जिह्नयां आ देवान् वृक्षि यिक्षं च ॥ १

SAYANA:

हे पावक शोधक रोचिषा स्वरीम्या मन्द्रया देवानां मारविञ्वा किह्नया च हे देव खोतमान अमे । देवाना वाक्षि यज्ञार्थमावह यक्षि च तान्यज ॥

- 1. अमे. For the accent see note 1 on No. 8 verse 1 (p. 127). অমি itself takes the accent on the last syllable.
- 2. पानक: is always explained by Sayana as here. Roth makes it mean 'pure,' not 'purifying.' From its metrical position, especially at the end of a pada with the value ——, Roth conjectures that the Vedic poets pronounced the word प्राक.
- 3. आ देवान्यक्ष यक्षि च. यक्षि is accented because it stands at the head of its own clause. See Whitney paras. 593 and 594 b. For the forms विश्व and यश्चि see Whitney 624. "In the Veda (but almost limited to Rv.) are found certain second persons singular, made by adding the ending si to the (accented and strengthened) root and having an imperative value. There is some difference of view as to their formal character; but the most acceptable opinion regards them as isolated indicative persons of the ad class, used imperatively." Whitney gives a list which includes our examples here, and also सत्स, a form which occurs in this hymn v. 5. Delbrück (Des Altindische Verbum, pp. 31 and 34) also holds that a form like सत्सि is made directly by adding si to the simple root. "That such a form," he adds, "should take an imperative signification is not surprising. We also say 'du gehst' in the same sense as geh."

## Verse 2.

PADAPATHA:

तं त्वा घृतुस्त्रो इति घृत श्लो ईमहे चित्रभानो इति चित्र-श्भानो स्वः श्टृशं देवान् आ वीतये वहु ॥ २ SAYANA:

हे घृतस्रो घृतस्य प्रेरक यहा घृतेन जिनत हे चित्रभानो चित्रा नानाविधा भानवो रम्भयो यस्यासौ चित्रभानुः तस्य संबोधनम् । स्वर्दृशं सर्वद्रष्टारं तं रवा त्वामीमहे याचामहे । अतो वातये हिवषां भक्षणाय देवाना वह ॥
Notes:

- 1. तं त्वा. See Whitney para. 498.
- (Not accented in the Sanhita text, as being a vocative. In the Pada text the accent proper of the word, which is on the second syllable has given place to the accent of the vocative in accordance with the rule. Note 1 on last verse). The form घतस्त्रः (acc. pl. fem.) occurs as an epithet of At: in a verse ii, 27, I which is commented on in the Nirukta, xii, 36, where the note on घतस्तः is घतप्रसाविन्यो घृतप्रशाविण्यो घृतसानिन्यो घृतसारिण्य इति वा. Sayana's explanation of the word in that passage is घुनप्रसाविनी: घुतं सर्नती:. It would seem that Yaska and Sayana identified our word with the (oxytone) घृतस्. which occurs, for example, in i, 16, 2 where Sayana explains घतस्त्रः by घतस्त्राविणी:. Roth distinguishes between the two words, accepting for the former the explanation and etymology offered by Yaska, and deriving the latter word from चत् + स्त=सान, the whole compound being taken as equivalent to gays an epithet of Agui which frequently occurs. See, for example, v, 4, 3, where Sayana's note is घतर्ष्ठं पदीतर्ष्ठोपलक्षित शारीरं. So also on i, 164, 1 he gives पदीसर्थः as an alternative explanation of the word. The form ह occurs, for example, in viii, 46, 18 गिरीणां स्नुभि:.
- 3. स्वर्देशं. The explanation in the commentary here is an idle accommodation to the context. On v, 63, 2 स्वर्देशा (voc. du.) is explained by स्वर्गस्य द्वहारी.

#### Verse 3.

PADAPATHA:

वीति श्रीतं त्वा क्वे खु शतं सं इधीमाह अप्ने बृहंतं अध्वरे ॥ ३

SAYANA:

हे कवे क्रान्तर्राशनमे वीतिहोत्रं क्रान्तयत्तं यद्वा प्रिययत्तं सुमन्तं सीप्तिमन्तं बहुहन्तं महान्तं त्वा त्वानध्वरे यत्ते समिधीमहि । समिद्धिः संरीपयामः॥

<sup>ै</sup> यहा भिययज्ञ is from Ul. Both Bomb, MSS. and M. M. omit.

NOTE:

वंतिहोत्रं. In his note on ii, 38, 1 Sayana explains वीतिहोत्र, by कान्तयज्ञ. Compare his explanation of the nom. वीतिहोत्रः iii, 24, 2, वातिः पीतिविषयं होत्रं अभिशेत्रादिकं यस्य असौ वीतिहोत्रः. On i, 84, 18 he has another explanation, प्रातयज्ञः On viii, 31, 9, the only other passage in which the word occurs, his note is वीतिहोत्रा वीतिहोत्री । वीतिः प्रियकरी होत्रो बज्ञो ययोस्ती. Roth takes the word to mean 'he who invites to the sacrifice.'

# Verse 4.

PADAPATHA:

अप्ने विश्वेभिः आ गृहि देवेभिः हुव्यर्धातये होतारं त्वा वृणीमहे ॥ ४

SAYANA:

हे अभे विश्वेभिः सर्वैः देवेभिः देवैः सह त्वं हव्यदातये हविषां दात्रे यजमानाय तद्यंमा गहि यज्ञं प्रत्यागच्छ । यतो होतारं देवानामाह्वातारं त्वा स्वां वृणीमहे प्राध्यामहे ॥

Note:

हञ्यदातथे. On v, 51, 1, where the same formula occurs, Sayana's note is हञ्यदातथे अस्माकं हविदीनाय। तहात्रे यजमानाय वा. And at v. 5 of the same hymn he, as here, gives the latter only of the two interpretations.

## Verse 5.

PADAPATHA:

यर्जमानाय सुन्वते आ अग्ने सुर्वियि वृह देवैः आ सत्सि बर्हिषि ॥ ५

SAYANA:

हे अन्ने सुन्वते अभिषयं कुर्वते यज्ञमानाय सुवीये शोभनं बलम् आ वह प्रापय कि च देवैः सह बर्हिष यज्ञे आ सित्स आसीदेति ॥

NOTE:

ਸ਼ਰਿਸ. See note 3 on verse l above.

#### Verse 6.

PADAPATHA:

संब्ह्धानः सहस्रब्धित् अप्ने धर्मीणि पुष्यसि देवानां दूतः उक्थ्यः ॥ ६ SAYANA:

हे सहस्रजित्सहस्रस्य जेतरम्ने समिधानः हिवानिः समिध्यमानः उक्थ्यः प्रशस्यस्त्रं । देवानां दृतः सन् धर्माणि नः कर्माणि यज्ञादिक्रियाः पुष्यसि पोषयसि ॥

## Verse 7.

PADAPATHA:

नि अप्रिं जात वेदसं होत्र ब्वाहं यविष्ठयं दर्धात देवं ऋत्विजं॥ ७

SAYANA:

हे यजमानाः जातवेरसं जातानि भूतानि वेत्तीति जातवेराः तं होत्रवाहं होत्रस्य यज्ञस्य वोढारं यविष्ठघं युवतमं रेवं द्योतमानमृश्विजमृतौ यष्टारमार्भे नि रूधात निधत्त ॥

#### NOTES:

- 1. जातवेदसं. In his explanation of iv, 58, 8 Yaska has the following note on this word, जातवेदाः | कस्मान् | जातानि वेद | जातानि वेदं | जातानि वेदं | जाते जाते वियत इति वा | जातिवत्ती वा जातध्यः | जातवियी वा जातपत्तानः. The first of these interpretations seems the best, and is the one generally followed by Sayana.
- 2. दधाता (दधात in Pada text). "The older language has irregularities [in inflection of धा and दा] as follows: (a) the usual strong forms in 2nd plural, dadháta and adadháta, dadáta and adadháta; (b) the usual tana endings in the same person dhattana, dadátana, &c.; (c) the 3rd singular indicative active dadhe (like 1st sing.); (d) the 2nd singular imperative active dadhi (for both dehi and dhehi); (e) the middle forms dadhidhve, dadhishva, dadhidhvam (in Rigveda), with vowel weakened to i instead of being dropped." Whitney para. 669.

## Verse 8.

PADAPATHA:

म युक्तः एतु आनुषक् अद्य देवव्यंचः तमः स्तृर्णीत बर्हिः आऽसंदे ॥ ८

SAYANA:

अद्य अस्मिन्नहीन देवव्य चस्तमः देवैः प्रकाशमानैः स्तोतृभिव्याप्ततमः यज्ञः यज्ञ-साधनं हविः आनुषगनुषन्तं यथा भवति तथा प्र एतु देवान् गच्छतु । हे ऋत्विज्ञ आसदे अभेरासदनार्थे बहिः स्तृणीत ।। NOTE:

देवन्यचस्तमः. On i, 142, 5 स्तृणानासो यतस्त्रचो बहियेशे स्वध्वरे । बृंजे देवन्यचस्तमामिद्राय शर्म सप्तथः ।। Sayana explains this word by अतिशयन देवगामिनं,
on iii, 4, 4, (देवन्यचाः Sc. बहिः) by देवेन्यीतं; on v, 22,2, where our phrase
recurs, by देवानामाततमः. Roth takes the word to mean 'affording space
for the gods.' Our verse is almost a repetition of v, 22, 2.

# Verse 9.

PADAPATHA:

आ इदं मुरुतः अश्विनां मित्रः सीदंतु वर्षणः देवासः सर्वेया विद्या ॥ ९

SAYANA:

मरुतः मरुद्रूणाः अश्विना अश्विनौ देवानां भिषजौ मित्रः सूर्यः वरुणश्च देवासः एते सर्वे देवाः सर्वया विद्या समस्तेन स्वीयेन परिजनेन सार्थमिदं बर्हिः आ सीइन्तु॥ ।

# No. 12.

MANDALA V.

SUKTA 83.

SAYANA:

अच्छा वरेति दशर्चभेकारशं सूक्तं भौमस्यात्रेरार्षम्। अत्रयमनुक्रमिका । अच्छा दशात्रिः पार्जन्यसुपाद्यास्तिस्रो जगत्य उपान्त्यानुष्टुविति । यत्पर्जन्यत्येषा नवम्यनुष्टुप् वि वृक्षानित्याद्यास्तिस्रो जगत्यः । शिष्टाः पर् त्रिष्टुभः । पर्जन्यो देवता । अनेन
सूक्तेन प्रत्यृचं वा दिश उपस्थेयाः । सूत्रितं च । संस्थितायां सर्वा दिश उपतिष्ठेताच्छा वद तवसं गीर्भिरामिरिति चतद्यभिः प्रत्यृचं सूक्तेन वेति (Asval ii, 13) ॥

Note:

Consult for this hymn Bühler's paper and translation in Benfey's Orient und Occident, i, 216, and Muir, Sanskrit Texts, v, 140.

# Verse 1.

PADAPATHA:

अच्छे वृद् त्वसं गीः श्रीः आभिः स्तुहि पूर्जन्यं नर्मसा आ विवास कर्निकदत् वृष्भः जीरश्दानुः रेतंः दुधाति ओ-षंधीषु गर्भे ॥ ९

¹ So both Bomb. MSS. Ul. and M. M. सीदन्तु आसीदन्तु.

## SAVANA:

हे स्तांतस्तवसं बलवन्तं पर्जन्यमच्छाभिप्राप्य वर प्रार्थय । पर्जन्यशब्दो यास्केन बहुधा निरुक्तः । पर्जन्यस्त्वपेराद्यन्तविपरीतस्य तर्पयिता जन्यः परो जेता वा जनयिता वा प्राजीयिता वा रसानाभिति (Nir. x, 10)। आभिर्गीभिः स्तुतिवाग्भिः स्तुहि नमसा अनेन हविर्लक्षणेन आ विवास सर्वतः परिचर । यः पर्जन्यो वृषभः अपां वर्षिता जीरदातुः क्षिप्रदानः कनिकदन् गर्जनशब्दं कुर्वत्रोषधीषु गर्भे गर्भस्थानीयं रेतः उदकं द्धाति स्थापयति तं स्तुहि ॥ Notes:

- l. विवास. विवासित is one of ten verbs given in the Nighantu, iii, 5 with the meaning of परिचरण 'worship.' The word generally occurs, as here, along with आ. Sayana follows the Nighantu, except in vi, 51, 8 कृतं चिदेनो नमसा विवासे where he has विवासो वर्जनं वर्जयामि विनाशयामि. (The clause नम आ विवासे occurring in the same verse is explained by नमस्कारं परिचरामि). In form विवास is a desiderative of वन् or वा (see Whitney para. 1028 g). Roth makes it mean 'seek to win, seek to bring, do homage to, entice.' In vi, 51, 8, the passage referred to above, he would translate 'seek to propitiate.'
- 2. कनिकरत्. Participle of a Vedic intensive of कन्दति. Roth refers to Panini vii, 4, 65. Another form is कनिकत् which occurs in ix, 63, 20, but nowhere else. कनिकरत् is more frequent.
- 3. जारदानुः. 'Quick-dropping.' Compare ix, 97, 17, where it is an epithet of वृष्टि, Sayana, क्षिपदानोपेतम्.

# Verse 2.

#### PADAPATHA:

वि वृक्षान् हृंति उत हृंति रक्षसंः विश्वं बिभाय भुवंनं महाऽवंधात् उत अनोगाः ई्षते वृष्ण्यंऽवतः यत् पूर्जन्यंः स्तुनयंन् हंति दुःऽकृतः ॥ २

### SAYANA:

अयं मन्त्रो निरुक्ते स्पष्टं व्याख्यातः। तदेवात्र लिख्यते । विहन्ति वृक्षान्विह-न्ति च रक्षांसि सर्वाणि चास्माङ्गानि बिभ्यति महावधात् महान् ह्यस्य वधः।

¹ M. M. पर्जन्यो विहन्ति. Ul. पर्जन्यस्तृपेरायन्तविपरीतस्य विहति. Bomb. has a different note to the verse altogether, अनागाः निष्पापः पर्जन्यः वृक्षान् [वि] हान्ति सक्षाः रक्षांसि सर्वाणि हैति उत अपि च विश्वं सर्वे भुतनं महावधान् अपराधान् विभाय विभ्यति (sic) उत अपि च वृष्ण्यावतः वर्षकर्मवतः ईषते इच्छति दुष्कृतः पापकृतः यत् यः पर्जन्यः स्तन्यन् हन्तिः

अध्यनपराधी भीनः पलायन वर्षकर्मवती यत्पर्जन्यः स्तनयन्हन्ति दुष्कृतः पापकृत इति (Nir. x, 11)॥

#### Notes:

- 1. महावधात. Occurs only here and in v, 34, 2, where Sayana explains महावध: by महावजः.
- 2. बृष्णपाततः. Occurs only here and in vi, 22, 1, where, as here, the vowel of the second (or third, pronounce vri-shni-a-va-to) syllable is long in the Sauhita text and short in the Pada text. Sayana's note there is बृष्णपातान् बलवान्.
- 3. दुष्कृत: "There does not seem to be any sufficient reason to understand evil-doers here, and in verse 9, of the cloud demons, who withhold rain, or simply of the malignant clouds, as Sayana in his explanation of verse 9 does. The poet may naturally have supposed that it was exclusively or principally the wicked who were struck down by thunderbolts. Dr. Bühler thinks the cloud-demons are meant." Muir, S. T., v, p. 141, note.

## Verse 3.

#### PADAPATHA:

र्थी ब्हैव कर्याया अश्वान् अभि ब्हिपन् आविः दृतान् कृणुते वृष्यीन् अहं दूरात् सिंहस्यं स्तुनर्थाः उत् ईर्ते यत् पूर्जन्यः कृणुते वृष्ये नर्भः॥ ३

#### SAYANA:

रथीव रथस्वामीव। स यथा कशया अश्वानिभिक्षपन दूतान् भटानाविष्करोति तहु-दसौ पर्जन्योपि कशयाश्वानिभिक्षपन्निभेरयन् अभिग्नेरयन् वर्ष्यान् वर्षकान दूतान् दूतवहृष्टिभेरकान्मेषान् महतो वा आविःकृणुते प्रकटयति । अहेति पूरणः। एवं सति सिंहस्य सहते हसतेर्वा शब्दकर्मणः सिंहशब्दः अवर्षणेनाभिभवितः शब्द-यितुर्वा मेषस्य स्तनथा गर्जनशब्दा दूरान् उत् ईरते उद्गच्छन्ति । कहा यत् यहा पर्जन्यो नभोन्तरिक्षं वर्ष्य वर्षोपेतं कृणुते करोति तदा ॥

¹ M. M. कशयाथान्मेघान् • I omit मेघान् with Ul. MS. The Bomb. MS. has a simpler note to the verse रथीव रथस्वामीव स यथा कशया अभानभिक्षिपन् दूतान्मे । धानाविष्कृणुते पकटयित अह पूरणे | एवं सिंहस्य मेघस्य स्तनथाः गर्जनशन्दाः दूरात् उदीरते उद्रच्छन्ति कदा &c.

## Verse 4.

PADAPATHA:

प्र वार्ताः वांतिं प्तयंति विश्वंतः उत् ओषंधीः जिहति पिन्वंते स्वश्रीरितिं स्वः इरां विश्वंस्मै भुवंनाय जायुते यत् पुर्जन्यः पृथिवीं रेतंसा अवंति ॥ ४

## SAYANA:

प्र वाता इति चतुर्थी पर्जन्यस्य चरोर्याज्या । सूत्रितं च । प्र वाता वान्ति प-तयन्ति विद्युत इत्यम्याधेयपभृतीनीति (Asval. ii, 15) ॥

प्र वान्ति वाता वृष्यर्थे पतयन्ति गच्छन्ति समन्तात्संचरन्ति विद्युतः भो-षधीः भोषधयः उत् जिहते उद्गच्छन्ति प्रवर्धन्ते स्वरन्तिरक्षं पिन्वते क्षरिति । इरा भूमिर्विश्वस्मे सर्वस्मे भुवनाय सर्वजगद्धिताय जायते समर्था भवति । कहैव-मिति । यत् यदा पर्जन्यो देवः पृथिवीं रेतसा उदकेन अवति रक्षति अभिगच्छाति वा तदैवं भवति ॥

#### Note:

इरा. Occurs nowhere else. In v, 63, 6 we have इरावतीं standing in a similar context (वार्च सु मित्रावरुणाविरावतीं पर्जन्यश्चित्रां वदाते त्विषीमतीं) where Sayana explains it by अञ्चवतीं अञ्चसाधिकां. On v, 69, 2 his note on इरावतीः (Sc. धेनवः) is इरा क्षीरलक्षणा तद्वत्यः. On vii, 40, 5 he explains इरावत् (Sc. वर्तिः) by हिवर्लेक्षणाञ्चयुक्तं, and on vii, 67, 10, where the same phrase occurs, by हिवर्युक्तं. The word is another form of इळा (इडा).

#### Verse 5.

#### PADAPATHA:

यस्यं ब्रंते पृथिवी नंनेमीति यस्यं ब्रंते शुक्तश्वंत् जर्भुंगिति यस्यं ब्रंते ओषंधीः विश्वश्रह्णाः सः नः पूर्जन्य महि शर्मे युच्छु ॥ ५

### SAYANA:

यस्य पर्जन्यस्य व्रते कर्मणि पृथिवी नंनमीति अत्यर्थे नमति सर्वेषामधो भवति। यस्य व्रते शफवन पारोपेतं गवाहिकं जर्भुरीति भ्रियते पूर्वने गच्छतीति वा'। यस्य व्रते कर्मणि ओषधीरोषध्यो विश्वरूपा नानारूपा भवन्ति हे पर्जन्य स महांस्त्वं नोस्मभ्यं महि शर्म महत्सुखं यच्छ प्रयच्छ ॥

<sup>1</sup> Bomb. MS. अभिगच्छति वा.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bomb. MS. जर्भुरीति गच्छति.

³ Bomb. MS. यस्य वते औषधीः.

## Notes:

नंनमीति and जभैरीति are intensives inserting ई between the stem and ending. See Whitney para, 1004. The root भरति, भरते is not in the Dhatupatha. Sayana explains it in more than one way. On i, 119, 4 युवं भुज्यु भुर्माणं विभिर्गतं, he paraphrases भुरमाणं by श्रियमाणं, and, further on in the note, identifies the root with 4, taking the change of vowel to be a Vedic peculiarity (इम्ज् धारणपोषणयो: | कर्माण लटः ज्ञानच् । व्यत्यये न्नः । बहुलं छन्दसीत्यत्वम् ). Un v, 6, 7 ये (Sc. अर्चयः) पत्विभः शकानां बजा अर्रत, he renders भुरंत by इच्छिन्ति, adding आयना ज्वाला होमाय काङ्कन्त इत्यर्थः. The only other form of the simple verb which occurs is util in x, 76 6 भरंत नी यज्ञसः सीत्वंधती प्रावाणः, where Sayana's note is यज्ञती यज्ञस्विनी गावाणो नोस्मभ्यं सीत सतमन्धसः सीमस्य रसं अरन्त भरन्त संपादयन्त । उकारम्छान्दसः On ii, 2, 5 हिरिश्चित्री वधसानाम अभेरत Sayana has a note which shows to what straits this obscure word could drive him : हिरिशियो हरणशीलहनदीती-ष्पीषो वा । श्विपाः श्विषेस वितता हिरण्ययीरित्यादिमन्त्रान्तरात् (Rv.v. 54, 11) । वधसानास भवर्धमानास्वीषधीष ज्वालास वा। जर्भरत् । पूर्यमाणो यज्ञं गन्ता । ज्ञानन्तं पदम । बहा हिती-यार्था सप्तमी । वर्धमाना ओषधीर्जर्भरत्युनः पुनर्दहात्रत्यर्थः. On x, 92, 1 श्लोचञ्छष्कास हरिणीषु जर्भरत् we have the note जर्भरह्रक्षयन् । कटिलं गच्छत्वाः

अर्भुराष occurs thrice. On i, 163, 11 तव श्रंगाणि विश्विता पुरुनारण्येषु अर्भु-राणा चरंति it is explained by मनोहराणि पूर्यमाणानि वा. On ii, 10, 5 तन्त्रा अर्भुराष: (Sc. अग्निः) by पूर्यमाणः. And on ii, 39, 3 श्राप्तवित्र अर्भुराणा तरी-भिः (Sc. अभिनी) the note is ऋष्तावित्र अधादेः खुरावित्र । तरोभिः वेगैः । अर्भुराणा भृशं गच्छन्ती.

The epithet मुरली (भुरला) is thrice applied to the two Asvins. On i, 117, 11 Sayana renders it by भर्तारी पोपकी (भुरल भारलपोपलयो:). On vii, 67, 8 he has सर्वस्य भर्तारी. On x, 29, 1, where the Asvins are not mentioned by name, the note is हे भुरली भर्ताराविभनी। ज्ञीषी बा । भुरल्युरिति ज्ञिपनामेति.

This brings us to the words भुरण्यति (i, 50, 6; 155, 5; iv, 27, 3; v, 73, 6; viii, 9, 6: 59, 1; x, 35, 9) and भुरण्यु (i, 68, 1: 121, 5; vi, 62, 7; x, 46, 7: 123, 6), which are consistently explained by Sayana in accordance with the Nighantu, where ii, 15 भुरण्यु is given among the श्वित्रनामानि, and भुरण्यति ii, 14 among the गतिकमीण:

Careful examination of the passages in which the words occur will show that the meaning of motion, recognized by Sayana himself in some of his notes, is the only one which will suit the contexts. Curtius has identified the root  $\frac{1}{2}\sqrt{16}$  with the Greek  $\pi o \rho \Phi \acute{\nu} \rho \omega$ .

2. महि. This form of the adjective occurs only in the nominative and accusative singular. The word is frequently used also as an adverb.

## Verse 6.

PADAPATHA:

दिवः नः वृष्टिं मुरुतः र्रीध्वं प्र पिन्वत वृष्णः अश्वंस्य धाराः अविङ् एतेनं स्तन्यित्नुनां आ इहि अपः निअसंचन् अद्यरः पिता नः ॥ ६

#### SAYANA:

हे महतः यूयं दिवोन्तरिक्षसकाद्यात् नोस्मदर्थे वृष्टि ररीध्यं इस । वृष्णः वर्षकस्य अश्वस्य व्यापकस्य मेघस्य संबन्धिन्यो धाराः उदक्षधाराः प्र पिन्तत प्रक्षरतः । हे पर्जन्य द्वमेतेन स्तनयिस्तुना गर्जता मेघेन सह अर्वाङ् अस्मदिभिमुखमा इहि । आगच्छ । किं कुर्वन्। अपः अम्भांसि निषिद्यन् स देवः अद्धर उदकानां निरसितापि सन् नोस्माकं पिता पालकश्व ॥

# Verse 7.

PADAPATHA:

अभि कंदु स्त्नयं गर्भे आ धाः उद्न् श्वतां परि दीय रथें-न दृतिं सु कुर्षे विश्सेतं न्यंचं सुमाः भृवंतु उत्श्वतः निश्पादाः ॥ ७

#### SAYANA:

अभि भूम्यभिमुखं फन्द शब्दय । तदेव पुनरुच्यते राढर्घाय । स्तनय गर्ज । गर्भ गर्भस्थानीयमुदकमोषधीषु आ धाः आधेहि । तद्यमुदन्यता उदकवता रथेन परि दीय परितो गच्छ । दृतिं दृतिवदुदकधारकं मेषं विषितं विशेषेण सितं बद्धं म्यम् न्यक् अधोमुखं सुसुष्टु कर्ष । आकर्ष दृष्टपर्यम्। यद्दा विषितं विमुक्तबन्धनमेवं कर्ष । एवं कृते उद्दतः बध्वंवन्त उन्नतमदेशा निपादाः न्यम्भूतपादा निकृष्टपादा वा निम्नोन्नतमदेशाः समाः एकस्था भवन्तु । उदकपूर्णा भवन्तिस्वस्थरंः॥

# Verse 8.

PADAPATHA:

महांतं कोशं उत् अच नि सिंच् स्यंदंतां कुल्याः विऽ-सिताः पुरस्तात् घृतेनं द्यावापृथिवी इति वि उधि सुञ्जूपानं भवतु अध्याभ्यः ॥ ८

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bomb. MS. हे पर्जन्य आभे भूम्यभि.°

<sup>ै</sup> Ul. MS. अधोमुखं कुरु उद्धत &с.

#### SAYANA:

हे पर्जन्य त्वं महान्तं प्रवृद्धं कोशं कोशस्थानीयं मेघमुत् अच वहु कहा। उद्गम्य वा। तथा कृत्वा निषिन्त नीचैः क्षारय। कुल्या नद्यो विषिता विष्कृताः सत्यः स्वन्दन्तां प्रवहन्तु पुरस्तात् पूर्वाभिमुखम्। प्रायेण नद्यः प्राच्यः स्वन्दन्ते घृतेन उदकेन द्यावापृथिवी दिवं च पृथिवीं च वि उन्धि। क्रेड्यात्यधिकम्। अब्न्या-भ्यो गोभ्यः सुप्रपाणं सुद्धु प्रकर्षेण पातब्यमुद्कं भवतु॥

## Verse 9.

## PADAPATHA:

यत् पूर्जन्य किनक्रदत् स्तुनयेन् हंसिं दुः कर्तः प्रति इदं विश्वं मोद्ते यत् किं च पृथिव्यां अधि ॥ ९

#### SAYANA:

हे प्रक्रन्य यत् यदा त्वं किनक्रदत् अत्यर्थे शब्दयन् स्तनवन् दुष्कृतः पापकृतो नेपान् हंसि विदारयसि तदानीमिदं विश्वं जगत् प्रति मोदते । विश्वं विदोध्यते । य- त्विंकं च पृथिष्यामिधं भून्यामिधितं यचराचरात्मकं तदिदं विश्वं मोदते हृष्यति हृष्टे सर्वजगरप्रीतिकारणत्वं प्रसिद्धम् ॥

## Verse 10.

#### PADAPATHA:

अवर्षीः वृषि उत् ऊं इति सु गृभाय अर्कः धन्वानि अति-अपूत्वे ऊं इति अजीजनः ओषधीः भोजनाय कं उत पृष्जा-भ्यः अविदुः मुनीषां ॥ १०

## SAYANA:

इयमतिवृष्टिविमोचनी। हे पर्जन्य त्वमवर्षाः वृष्टवानिस वर्षमृत् उ पू गृभाय उत्कृष्टं सु सुष्ठु गृभाय गृहाण परिहरेत्यर्थः । धन्वानि निरुक्तप्रदेशाम् अकः जलवतः कृतवानिस । किमर्थम् । अत्येतवा उ । अतिकम्य गन्तुम् । ओषधीरजीजनः उदपादयः । किमर्थम् । भोजनाय धनाय भोगाय वा । किमत्ययं शिशिरं जीवनाय किमित वस्वादपूरणः (Nir. i, 10) उत अपि च प्रजाभ्यः सकाशान् मनीषां स्तुतिमविदः । प्राप्तवानिस ॥

#### NOTES:

1. अकर्धन्वान्यत्येतवा उ. 'Thou hast made the swamps fit to be traversed.' The reference seems to be to such places as, for example,

Ul, and M. M. मेघमुन्कुष्टमुदच उद्रच्छ (मेघ्मुत् उत्कृष्टमच गच्छ?) have omitted उत्कृष्टम् with both Bomb. MSS.

the beds of rivers which in India in the dry season present great obstacles to the wayfarer. When full of water he is ferried across easily. The translation in the Siebenzig Lieder is not clear to me. "Du setzest unsre Fluren unter Wasser-Thou layest our fields under water."

2. कमत प्रजाभ्योविदो मनीषां. Muir translates 'And thou hast fulfilled the desires of living creatures.' He adds the following note:-"This last clause is translated according to Professor Roth's explanation s.v. मनीषा. Wilson, following Sayana, renders "Verily thou hast obtained laudation from the people," and Dr. Bühler gives the same sense, "Thou hast received praise from the creatures." प्रजाभा: may of course be either a dative or ablative."

Roth refers to vi, 47, 3 अयं मनीपामुज्ञतीमजीगः as another passage in which मनीषा has the meaning he attributes to it here (Sayana) अयमेव सोम उश्वतीं कान्तां मनीषां बुद्धिमुदणीगः उहारयाते प्रकाशयति.) Grassmann and Delbrück follow Roth.

# No. 13.

MANDALA VI.

SUKTA 53.

SAYANA:

वयम त्वेति दशर्चे चतुर्थे सुक्तं भरहाजस्यार्षे पौष्णम् । यां पुषत्नित्वनृष्टपशिष्टा गायत्र्यः । तथा चानुक्रान्तम् । वयं दश पौष्णं तहायत्रं वै यां पूषस्रनष्टाबिति अर्थार्थिभिः प्रवसिद्धरेतज्ञाप्यम् । सूत्रितं च । वयम् त्वा प्रयस्पतः इत्यर्थचर्या चारिष्यात्रिति (Grih, Su. iii, 7) जपेदिति शेषः ॥

Note:

For this and the following hymns to Pushan compare Muir's chapter on that god, Sanskrit Texts v, 171-180.

## Verse 1.

PADAPATHA:

वयं ऊं इति त्वा पथः पते रथं न वार्जं आतये धिये पूष्न अयुज्महि ॥ १

SAYANA:

हे पथस्पते मार्गस्य पालयितः पूषन् थिये कर्मार्थे वाजसातये अन्नस्य लाभाय च वयं रथं न युद्धे रथमिव त्वा त्वामयुज्मिह युद्धमिह अस्महिभुखं कुर्मः । उ इति पूरकः ॥

NOTE:

परस्ते. "A word qualifying a vocative—usually an adjective, but not seldom also a noun in the genitive (very rarely in any other case)—constitutes, so far as accent is concerned, a unity with it: thus sake vaso or vaso sake, 'excellent friend'; sûno sahasah or sahasah sûno, 'oh, son of might,' and sudîtî sûno sahaso didîhi (Rv.), 'with excellent brightness, son of might, shine forth,' Whitney para. 314. In the first two examples the vocative stands at the beginning of a pada and is therefore accented, the accent being laid on the first syllable of whichever of the two words comes first. In the third example the vocative stands in the middle of a pada, and both it and the word dependent on it lose their accents, as in our verse the two words queqa do.

#### Verse 2.

PADAPATHA:

अभि नः नर्थे वर्षे वीरं प्रयंत ब्दक्षिणं वामं गृह व्यंतिं नय ॥ २

SAYANA:

हे पूषन् नर्ये तृभ्यो हितं वस्त धनमिन प्राप्तं वीरं वारिद्यस्य विशेषेण ईरिबतारं गमिवतारं प्रवत्वरिक्षणं पूर्वमन्येभ्योपि वत्तधनम् । यद्दा प्रयतं शुद्धं वार्शणं धनं यस्य तावृश्यम् । वामं वननीयम् । एवंविधं गृहपतिं गृहस्यं नोस्मानय प्रापय ॥
Note:

नर्य वसु. 'Wealth such as becomes a man,' Compare नृवत् in verse 9. Grassmann apparently construes "Bring riches and a liberal patron to.us." So also Muir: "Bring to us wealth, &c." But the singers ask Pushan's guidance for themselves. Compare i, 42, 8 (Roth) अभि स्यवसं नय, where Sayana's note is हे पूषन् स्यवसं शोभनतृषोपलकितं सर्वीषधियुक्तं देशमभि नय अस्मानभितः पापय.

## Verse 3.

PADAPATHA:

अदित्संतं चित् आ्र्ष्टुणे पूर्णन् दानाय चेाद्य पणेः चित् वि स्रुद् मर्नः ॥ ३

## Verse 8.

PADAPATHA:

यां पृष्टन् ब्रह्मश्चोर्दनीं आरों बिर्भीष आघृणे तयां समस्य हर्दयं आ रिख किकिस कृणु ॥ ८

### SAYANA:

हे आष्ट्रेण आगतरीप्ते पूषन् ब्रह्मचोदनी ब्रह्मणः अन्नस्य प्रेरिवर्त्री वागारां बिगर्षे इस्ते धारवसि तवा समस्य सर्वस्य लुब्धज्ञनस्य दृरवमा रिख आलिख किकिरा किकिराणि कीर्णानि प्रशिथिलानि च कृणु क्रुरु ॥ Norgs:

- 1. ब्रह्मचोदनी. This word does not occur again in the Rigveda. Roth notes that ब्रह्मचोदन VS. iv, 33 is by Mahidhara explained as meaning urging on the Brahmans. Our word he takes to mean urging on Brahman (masc. or neut.).
  - 2. The pronoun & is an enclitic (Whitney para. 525).

### Verse 9.

PADAPATHA:

या ते अष्ट्रां गोऽओंपद्या आर्घृणे पुत्रुऽसार्धनी तस्याः ते सुम्रं ईमृहे ॥ ९

SAYANA:

हे आष्ट्रणे आगततीप्ते पूषन् ते त्वतीया या अष्ट्रा आरा गोओपत्ता। उपश्चेरत इत्योपत्ताः गावः। ओपत्ता यस्यास्ताहृत्ती। अत एव पशुसाधनी पशूनां साधावि-त्री भवति ते त्वतीयायाः तस्याः संबन्धि सुन्नं सुख्यामिहे याचामहे॥ Nors:

गोओपज्ञा. This word occurs only here. ओपज्ञ itself occurs four times. On i, 173, 6 भर्ति स्वधावाँ ओपज्ञामिव यां Sayana's note is ओपज्ञामिव । ईषदुपज्ञेत इत्योपज्ञं गृङ्ग् । तदृषम इव । यद्वा परस्परं समीपे वर्तमानं श्वित्यन्तिशिष्ट्यं लोकद्वयमोपज्ञम् । तदिव यां विभीते । लोकत्रयमपि विभर्तीत्यर्थं: Note that the parallel to ओपज्ञामिव in this verse is वृजनं न. On viii, 14, 5 यज्ञ इंद्रम-वर्षययद्भी व्यवत्यत् । चकाण ओपज्ञं दिवि. Sayana has किं कुर्वन् । दिवि अन्त-दिशे मेघमोपज्ञमुनेत्य ज्ञयानं चकाणः कुर्वन् । यद्वा आत्मिन समवेतो वीयविशेष ओपज्ञः । तमन्तिरिशे कुर्वन्. On ix, 71, 1 हरिरोपज्ञं कृणुने नभः, the note is हरिहेरितवर्णः सौमः। ओपज्ञम् । आ समन्ताद्वयन्नेत इत्योपज्ञः। सर्वस्य धारकं नभो नभस आदित्यस्य

स्वभूतमुदकं कृणुते । सर्वत्र करोतिः On x, 85, 8 कुरोर छद ओपज्ञः the note is करीर छन्दः करीरनामकं छन्दः अनसः ओपज्ञाभवन् । यनोपज्ञेरते स ओपज्ञाः

It is clear that the word was obscure to Sayana. Roth, who takes it to mean an ornament of some kind for the head, suggests that it is perhaps a contraction for अववदा, formed from पद्म 'to bind' with अवः भोजापत्मा as an epithet of the goad would appear to mean 'furnished with a leather tuft or ornament,' or, as Muir translates, "furnished with leathern thongs." For the meaning of में in the compound compare Max Müller's note, Sacred Hymns of the Brahmans, p. 221. "Yet the suggestion of Professor Roth that एताः deer stands here (i, 166, 10) for the skins of fallow deer is certainly more poetical, and quite in accordance with the Vedic idiom, which uses for instance में cow not only in the sense of milk मिन्याय our No. 1, verse 1],—that is done even in more homely English,—but also for leather and thong."

## Verse 10.

PADAPATHA:

उत नः गोऽसनिं धियै अश्वश्यां बाज्ञःसां उन नृःवत् कृणुहि वीतये ॥ १०

SAYANA:

उत अपि च हे पूषन् गोषणि गवां सनित्रीक्षसामधानां सनित्री वाजसां बाजानामज्ञानां सनित्रीमुत अपि च नृवत् नृवतीं नृणां विनत्रीं दावींनेवंभूतां धियं बुद्धिं कर्भ वा नोस्माकं वीतये खादनायोपभोगार्धे कृणुहि कुरु ॥

# No. 14.

Mandala VI.

SURTA 54.

SAYANA:

सं पूषितिति दशर्चं पद्मन सूक्तं भरद्दाजस्यार्षे पाष्णं गायश्वम् । सं पूषितिस्यतु-क्रान्तम् । नष्टधनमन्त्रिच्छता पुरुषेणैतज्जाप्यम् । सृत्रितं च । सं पृषित्वियुषेति नष्ट-मधिजिगमिषन्मूळहो वेति (Grihya Sutra iii. 7) ॥

### Verse 1.

PADAPATHA:

सं पूष्ट्न विदुषां नृयु यः अंजंसा अनुष्यासंति यः एव इदं इति बर्वत् ॥ ९

हे पूचन् पोषक देव विद्युषा जानता तेन जनेन सं नय अस्मान्संगमय। यो विद्यान् अञ्जसा ऋजुमार्गेण अनुशासति अनुशास्ति नष्टद्रव्यपास्युपायमुपदिशति। यथैय एदिनदे नष्टं भवदीयं धनमिति अवत् अर्थाति नष्टं धनं दर्शयतीत्यर्थः। तेन विदुषेत्यन्वयः॥

## Verse 2.

PADAPATHA:

सं ऊं इति पूष्णा गुमेमहि यः गृहान् अभिश्वासित इमे एव इति च बर्वत् ॥ २

SAYANA:

पूष्पा अनुगृहीता वयं सं गमेमहि तेन जनेन संगच्छेमहि यो जनी गृहान् येषु गृहै-ष्यस्मिश्या नष्टाः पश्चवित्तष्ठान्ति तान् गृहानभिश्चासित अभिशास्ति आभिमुख्येन बोधयति । यथेमे त्वहीया नष्टाः पश्चव एवं एवं तिष्ठन्तीति च स्रवत् स्रूयात् ॥

## Verse 3.

PADAPATHA:

पूष्णः चुक्रं न रिष्युति न कोर्जाः अर्व पृथ्ते नो इति अस्य व्यथ्ते पुविः ॥ ३

SAYANA:

पूज्यः पोषकस्य देवस्य चक्रमायुधं न रिष्यति न विनदयति । अस्य चक्रस्य कोश्य न अव पद्यते न हीयते । अस्य पविः धारा च नो नैव व्ययते कुण्ठीभवति । तेन चक्रेण चोरान्हस्वास्मदीयं धनं प्रकाशयेति भावः ॥

#### NOTES:

- 1. चर्क. The three things referred to in the verse are evidently parts of the chariot of the god, and चर्क must therefore be taken in the sense of wheel.
- 2. कोशः. Roth cites four passages besides this in which this word is to be taken as meaning the box of a carriage. i, 87, 2 खोतंति कोशा टप वो रथेष्वा. Sayana, कोशाः मेघनामैतत् । वो युष्माकं रथेष्वासक्ता मेघाः श्रोतन्ति जलं मुष्यन्ति. viii, 20, 8 रथे कोशे हिरण्यये. Sayana, रथे कोशे कोशबहेष्टिते मध्यदेशे. viii, 22, 9 रथे कोशे हिरण्यये. Sayana, कोशः आयुधादीनां कोशस्थाने रमणशीले रथे . x, 85, 7 यौर्भूमिः कोश आसीत्. Sayana, कोशस्थानीये अभूताम्.

<sup>\*</sup> It is noticeable that these varying interpretations, though near each other, are in two different adhyayas.

## Verse 4

## PADAPATHA:

यः अहमै हविषां आविधत् न तं पूषा अि मृष्युः प्रयु-मः विंदुते वसुं ॥ ४

# SAYANA:

यो यज्ञनानः अस्मै पूज्णे हिनषा चरुपुरोडाशाहिना अविधत् परिचरित तं यज्ञमानं पूषा न अपि मृष्यते । अपिशब्द ईषदर्थे | ईषदिप न हिनस्ति । स च प्रथमो मुख्यः सन् वसु धनं विन्दते लभते ॥

## NOTE:

न मृत्यते. 'Does not forget.' Compare (Roth) vii, 18, 21 न ते भोजस्य सख्यं मृशंत, where Sayana renders the verb by विस्मरन्ति.

### Verse 5.

## PADAPATHA:

पूषा गाः अर्नु एतु नः पूषा रक्षतु अर्वतः पूषा वाजं सनोतु नः ॥ ५

#### SAYANA:

पूषा पोषको देवः नोस्मरीया गाः अन्वेतु रक्षणार्थमनुगच्छतु । सः च पूषा अर्व-तः अश्वायक्षतु चोरिन्यः । तथा वाजमन्नं च नोस्मन्यं पूषा सनोतु प्रयच्छतु ॥

# Verse 6.

## PADAPATHA:

पूर्षन् अनुं प्र गाः इहिं यजनानस्य सुन्वतः अस्माकै स्तुवृतां उत ॥ ६

## SAYANA:

हे पूपन् सुन्वतः सोमाभिषवं कुर्वतो यजभानस्य गाः पजून् अनु प्र इहि। रक्षणा-र्थमनुगच्छ । उत अपि च स्तुवतां त्वहिषयं स्तोत्रं कुर्वतामस्माकं गाश्चाहुगच्छ ॥

## Verse 7.

## PADAPATHA:

मार्किः नेतात् मार्की रिष्युत् मार्की सं शार्यि केवंटे अर्थ अरिष्टाभिः आ गृहि ॥ ७

हे पूजन् अस्मदीयं गोधनं मार्किः नेशत् मा नदयतु । माकिर्माकीिमध्यतौ प्रातिषंधनात्रे यतेते । मार्को रिषत् । मा न्याग्राहिभिहिस्यताम् भाकी मा च केवटे कू ने संशारि संशिर्णे भूत् । कूपपातेनािप हिंसितं मा भवतु । अथ एवं सति अरिष्टा-भिरहिंसितािभर्गोिभः सह आ गहि। सायंकाल आगच्छ ॥
Note:

माकिः and मार्की are only used in prohibitive sentences, and with the subjunctive. For the form compare निकः &c.

## Verse 8

PADAPATHA:

शृष्वंतं पूषणं ब्यं इर्थं अनंष्टक्वेदसं **ईशांनं रायः** इम्हे ॥ ८

SAYANA:

अस्मरस्तोत्राणि शृण्वन्तं इर्थं हारिद्यस्य प्रेरकमनष्टवेदसमिवनष्टधनमीशानं सर्वस्थेश्वरमेवंविधं पूजणं देवं वयं रायः पनानि ईनहे याचामहे ॥

- 1. इर्ये. The word occurs in four other passages. v, 58, 4, राजान मर्थे. Sayana, राज्ञणा भरकम्. vii, 13, 3, an epithet of Agni. Sayana, स्वामी भरवन्ता. vii, 41, 4, an epithet of Varuna. Sayana, इंभर: (in this and in the last example part of a comparison to a cowherd). x, 106, 4 इर्थेव पुष्ट्ये. Of the Asvins. Sayana, इर्थेव इर्याविव । इरा अन्नम् । तन भवी । अन्नवन्तावाद्यो । स्वजनपरितोषणाय भन्नतः
- 2. अनुष्टेदर्स. 'Who keeps what he has.' The word may have given rise to the idea that the hymn had reference to a search for lost property.
  - 3. राय: is better taken as the genitive singular dependent on ईशान.

#### Verse 9.

PADAPATHA:

पूर्वन् तर्व ब्रुते युयं न रिष्येम कर्दा चन स्तोतारः ते इह स्मुसि ।। ९

<sup>1</sup> From Bomb. MS. Ul. and M. M. CICTET.

चातुर्मास्येषु वैश्वदेवे पर्वणि पौष्णस्य हिवधः पूषन् तव त्रत इरवेषानुवाक्या । सूत्रितं च । वाममद्य सवितर्वाममुश्वः पूषन् तव त्रते वयमिति (Asval. ii, 16) । सैषा सून्ते नवमी । हे पूषन् पोषक ते त्वदीये त्रते कर्मणि वर्तना वर्य कदाचन कदाचिदपि न रिष्येम । हिंसिता न भवेम । तादृशाश्व वयमिह आस्मिन्कर्मणि ते सब स्तोतारः स्मस्ति स्मः भवामः ॥

## Verse 10.

PADAPATHA:

परि पूषा प्रस्तात् हस्तं द्धातु दक्षिणं पुनः नः नृष्टं आ अजुतु ॥ १०

SAYANA:

पूषा पोषको देवः परस्तात् परिसन्देशे सुसंचारादन्यस्मिन् चोरब्बाघादिभिरुषिते देशे गच्छतो गोधनस्य निवारणाय स्वकीयं दक्षिणं इस्तं परि दथातु परिधानं निवारकं करोतु। नोस्मदीयं नष्टं च गोधनं पुनराजनु आगच्छतु॥
Notes:

- 1. परस्तात. Pronounce pa-ra-sta-at.
- 2. अजनु. 'Drive hither.' But Sayana takes it as equivalent to आगच्छनु. Compare his obviously wrong explanation of अज् 'drive' in i, 23, 14. The meaning 'go' is assigned to the root in the Dhatupatha. M. M. reads in commentary आगच्छनु आगमयनु, but the latter word, is perhaps a gloss. It is not in the Ulwar MS.

# No. 15.

MANDALA VI.

SUKTA 55.

SAYANA:

एहि वामिति षड्चं षष्ठं सूक्तं भरद्दाजस्यार्षे गायत्रं पौष्णम्। अनुक्रम्यते च। एहि वां षडिति । गतो विनियोगः॥

### Verse 1.

PADAPATHA:

आ इद्दि वां विष्मुचः नृपात् आर्घृणे सं सुचावद्दै रथीः ऋतस्य नः भुव ॥ ९

SAYANA:

हे विमुची नपात् । विमुद्धाति सृष्टिकाले स्वसकाशात्सर्वाः प्रजा विस्रजतीति वि-मुक्प्रजापतिः । तस्य पुत्र । आघृणे आगतदीप्ते पूषत् । वां । वाति गच्छति स्तुर्ति प्राप्तोतीति वा स्तोता । वा गतिगन्धनयोरित्यस्मावातो मनिन्निति विच् । वां गन्तारं स्तोतारं मामेहि आगच्छ। आवां च सं सचावहै समया। संगच्छावहै यद्वा आवामित्यस्याद्याक्षरलोपे वामिति भवति। आवां सचावहै इति संबन्धः। यावस्सं-गच्छावहै। तादृद्यस्त्वं नोस्माकमृतस्य यज्ञस्य रथी रीहता नेता भव। तथा सति तत्रत्यं हविस्त्वयापि लभ्यत इत्यर्थः॥

### NOTES:

- 1. वां. An accented form at occurs only here. The ordinary pronominal form is an enclitic. Sayana's explanation of the word is a counsel of despair. Roth suggests that वा here stands, as an isolated case, for आवां 'we two.' Delbrück thinks वां may be a corruption for मां, and points out that we have मम in verse 5 here.
- 2. विमुची नपात्. For the accent see note on No. 13 verse 1 (p. 151). The phrase occurs also in i, 42, 1, where too it is an epithet of Pushan. Sayana there, विमुची नपात् | जलविमीचकहेतीमेंघस्य पुत्र | नपादिति पुत्रनाम | नपात्पत्रजा इति तन्नामसु पाठात् (Nighantu, ii, 2). Further on in the same note Sayana gives विमुची नपात् । उदकं विमुच्चतीित विमुक्ष्मेघ: । क्रिप् चेति किए । न पातयति कुलमिति नपात् पुत्रः

Muir, who translates 'son of the deliverer' has the following note:—
"Vimucho napāt. Professor Benfey follows Sāyaṇa in loco in taking this to mean "offspring of the cloud" (jala-vimochaka-hetor meghasya puttra). The Indian commentator, however, assigns another sense to the phrase in v. 55, 1, where it recurs, and where he explains it as "the son of Prajāpati, who at the creation sends forth from himself all creatures" vimunchati srishṭi kāle svasakāśāt sarvāh prajāḥ visrijati iti vimuk Prajāpatih | tasya puttra). In R. V. viii, 4, 15 f. Pūshan is called vimochana, the "deliverer," which Sāyaṇa interprets "deliverer from sins" pāpād vimoch zyitah). Perhaps vimucho napāt means the same thing. Compare the words vi te munchantām vimucho hi santi, A. V. vii, 112, 3; and śavaso napāt, and the other similar phrases quoted above in p. 52."

Roth explains विमुच् in the phrase of the 'unyoking' at the end of a journey. Pushan gives a safe home-coming and is 'son of return.' He compares the use of विमोचनं in viii, 4, 15. Grassmann adopts Muir's suggestion, and takes the phrase to mean 'son of deliverance, i.e. deliverer.'

For the word नपात see note 1 on No. 4 verse 1 (p. 87).

¹ M. M. समयाव. A line would seem to have dropped. Compare next note here.

<sup>\*</sup> From Ulwar MS., with याव (compare M. M.'s reading) for यानत Bomb. MS, and M. M. omit the alternative explanation.

## Verse 2.

PADAPATHA:

र्थि श्वमं कृष्दिनं ईशांनं राधंसः मृहः गुयः सर्खायं ईम्हे ॥ २

SAYANA:

रथीतमं अतिरायेन रथिनम्। यद्दातिरायेन रंहितारं नेतारम्। कपार्दैनम्। कपार्देश्रूडा तद्दन्तम्। राष्ट्रोत्य्येनेनेति राधी धनम्। महो महतो राधसो धनस्येशानं स्वामिनं सखायमस्माकं मित्रमेवंविधं पूषणं रायो धनानीमहे। याचामहे॥

NOTE:

राय:. Gen. sing. dependent upon ईमहे.

### Verse 3.

PADAPATHA:

रायः धारा असि आप्रृणे वसीः रातिः अज्ञब्अश्व धीवं-तःब्धीवतः सर्खा ॥ ३

SAYANA:

हे आपृते आगतरीते पूषन् रायो धनस्य धारासि । प्रवाही भवसि । स्तीत्वश्यो बहु धनं नैरन्तर्येण प्रयच्छसीत्यर्थः । अज्ञाश्व । अज्ञाश्वाण एवाश्वा अश्वकार्याप्ता वस्य तावृत्व पूषन् वसीर्वस्वनो धनस्य राशिः संयश्व भवसि । धनसंघश्व स्वच्येव निवसतीत्यर्थः । धीवतो धीवतः सर्वस्य स्तोत्रवतः पुरुषस्य सखा मित्रभूतश्व भवसि । Nork:

भीवतोधीवतः See Whitney para. 1260.

## Verse 4.

PADAPATHA:

पूषणं नु अज्ञ अर्थ उर्प स्ते षाम वाजिनं स्वर्धः यः जारः उच्यते ॥ ४

SAYANA:

अज्ञाशं छागवाहनं वाजिनमन्नवन्तं बलवन्तं वा पूषणं पोषकं हेवं नु अद्योप-स्तोषाम उपस्तवाम । यः पूषा स्वद्धरुषसो जार उपपतिरित्युच्यते तं पूषणि-त्यन्वयः ॥

## Verse 5.

PADAPATHA:

मातुः दिधिषुं अब्रवं स्वर्मः जारः शृणोतु नः भाता इद्रे-स्य सर्खा मर्म ॥ ५

SAYANA:

मातुर्तिनीत्र्या रात्रेविधिषुं पति पूषणमन्नयम् । स्तौमि । स्वसुरुषसी जारध पूषा नीरमाकं स्तीताणि शृणीत । इन्द्रस्य भ्राता सङ्जातः पूषा मम स्तीतः सखा मित्रभूतीस्तु ॥

### Verse 6.

PADAPATHA:

आ अजासीः पूषणे रथे निष्णृंभाः ते जनुष्रियं देवं वृहंतु विभ्रतीः ॥ ६

SAYANA:

अजासोजाश्छागा निशृम्भा निश्रध्य संबध्य हर्त्तारस्ते पूष्णो वाहनतया प्रसि-द्धाश्छागा जनश्रियम्। जनं स्तीतसंघं अयित गच्छतीति जनश्रीः। तं पूषणं देवं रथे विश्वतो धारयन्त आवहन्तु। आनयन्तु ॥

#### NOTES:

- 1. निश्ंभा: The word occurs only here. Yaska, vi, 3 explains it by निभव्यहारिण:, an explanation which Sayana follows. Roth suggests 'stepping firmly,' deriving the word from भम्भ with नि. Compare विभव्य.
- 2. जनिश्यं. This word also occurs nowhere else. Yaska explains it by जातिश्यम्. Roth suggested (Nirukta, p. 73) that the meaning was 'gladdener of men,' but in the P. W. B. he follows Sayana. Grassmann in his dictionary, 'gladdening men,' in his translation, 'shepherd of men.' Delbrück follows Sayana.

## No. 16.

Mandala VI.

SURTA 56.

SAY INA :

य एनमिति षड्चं सप्तमं सूक्तं भरद्वाजस्यार्षं पौष्णम् । अन्त्यानुष्टुप् । आहौ पञ्च गायक्यः । तथा चानुकान्तम् । ये एनमन्त्यनुष्टुबिति । गतो विनियोगः ॥

## Verse 1.

PADAPATHA:

यः एनं आर्थदेदेशित क्रुंभु अत् इति पूषणं न तेनं देवः आर्थदेशे ॥ १

SAYANA:

यः स्तोता एनं पूषणं पोषकं करम्भात् करम्भानां घृतिमिश्राणां यवसक्तूनाम-त्तेति आदिदेशित अभिष्टौति पुनः तेन पुरुषेण अन्यो देवः न आदिशे आदेष्टव्यः स्तोतन्यो भवति । पूष्णा एव सर्वस्थाभिमतस्य धनस्य लाभाद्देवान्तरं न स्तौती-स्वर्थः॥

### Notes:

1. পাবিবৈয়ানি. A present form. The meaning is uncertain. Regard must be had to the hymn i, 42, where so many of the expressions in our hymn recur (compare Aufrecht's remarks in the preface to his second edition). Verse 2

यो नः पूषत्रघो वृको दुःशेव आदिदेशिति । अप स्म तं पथो जिहे ॥

Sayana, आदिदेशति अनेन मार्गेण गन्तव्यमित्येवमाज्ञापयति.

- 2. करंभात्. This word occurs only here. But compare iii, 52, 7 पूषण्यते ते चक्रमा करंभ. Sayana, हे इन्द्र पूषण्यते पूषा नाम कश्चिदेवोदन्तकः तहते ते तुभ्यं करंभं दिधिमिथं सक्तं चक्रम भक्षणार्थ कुमैः। तथा च श्रुतिः। पूषा प्रिष्टभागोदंतको हीति. Compare the third verse of the hymn here.
- 3. न तेन देव आदिशे. The construction is that noted on No. 4 verse 5 (p. 93).
- 4. Sayana's interpretation seems forced. Translate perhaps 'He who calls on Pushan by his name Karambhat—not by him is the god called on (not to him will the god listen).' The meaning seems to be that Karambhat is a very inadequate name for the god, not necessarily, as Roth (Nir. vi, 31) and Grassmann take it, that it is applied to him in scorn. In verse 2 the poet goes on to tell how Pushan should be worshipped. Muir: "By him who designates Pushan by saying 'this is the eater of meal and butter,' the god cannot be described." Ludwig follows Sayana in his translation. In his commentary he explains 'He

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. M. omits पुनः. <sup>2</sup> M. M. न भवति.

who thinks on Pushan as the Karambha-eater need not think on the god (or, on a god),' that is, in putting before Pushan the food he loves, the worshipper has done all that is necessary to secure the god's help.

## Verse 2.

PADAPATHA:

उत घ सः रिथश्तमः सख्यां सत्व्यतिः युजा इंद्राः वृत्राणि जिन्नते ॥ २

SAYANA:

उत घ अपि च सः । शत्रुणां हन्तृत्वेन प्रसिद्धस्तादृशः रथीतमः अतिश्रवेन रथी महारथः सत्पतिः सतां पालियता एवंगुण इन्द्रः सख्या मित्रभूतेन पूष्णा युजा सहायभूतेन युक्तः सन्वृत्राणि शत्रून् जिल्लते हन्ति । इन्द्रस्याप्ययमेव साहाय्यका-रीस्थर्थः ॥

NOTE:

In his translation Ludwig follows Sayana here. In his commentary he claims to be the first to have found out the real meaning of the verse. "By Indra is certainly not meant the common Indra, but H is the man described in the preceding verse; 'he need no more think on a god; for as a good charioteer, as a true king, as an Indra, he, with Pushan for his friend and ally, smites down his foes." That: seems to me to refer to Pushan as in No. 15, verse 2. Compare also the next verse here. It conveys the desired supplement to harma. If we refer it to Indra the hymn loses to a great extent the character of a hymn in praise of Pushan. 'Nay is he not the best of charioteers: with him for a friend and ally, &c.' But compare Delbrück's note given under the next verse.

## Verse 3.

PADAPATHA:

ुत अदः पुरुषे गवि सूर्रः चुक्रं हिरुण्ययं नि ऐरुयुत् रुथिऽर्तमः ॥ २

¹ M. M. सयः.

उत अपि च सूरः प्रेरकः रयीतमः अतिश्चयेन रथी नेवृतमो वा पूषा परुषे परुष-ति पर्ववित भास्त्रति वा गवि गच्छतीति गौरादित्यः तस्मिन्हरण्ययं हिरण्मयं सुवर्णानीमतं अदस्तद्रथस्य चक्रं न्यैरयत् नितरां प्रेरयति स्म ॥

#### Notes:

1. पहचे गाने. 'In the brindled bull.' What is meant is quite uncertain. Muir translates 'through the speckled cloud,' following Roth. "Prof. Roth translates this verse as follows in his illustrations of the Nirukta, p. 19: Er bat dort durch den krausen Wolkenzug der Sonne goldenes Rad hindurchgelenkt, der treffliche Fuhrmann (Pushan) = He has guided there the golden wheel of the sun through the curled train of clouds, the excellent driver (Pushan). In his Lexicon he renders the word parusha by variegated," &c.

Sayana's interpretation is from Yaska, Nirukta, ii, 6, आहित्योपि गीरुच्यते। उतादः परुषे गवि । पर्ववाति भास्वतीत्यौपमन्यवः. Delbrück has a note which I translate—

"The god referred to in verse 3 is again Indra, who here too is called द्वांतम: [That is, according to Delbrück, as in the preceding verse.] That Pushan was his companion in the exploit mentioned is left to be inferred. The exploit is this: Indra depressed the wheel of the sun. The sun was at the time parushe gavi 'beside the brindled bull,' that is, it may be conjectured, the speckled clouds. Kuhn takes this myth, which is often referred to, to mean that Indra presses the sun's wheel down from the mountain of clouds, slays the demon, and brings the light of heaven back to mortals. (Herabkunft des Feuers, 65). Some of the parallel passages would admit of the explanation that the sun is lost in the clouds of evening."

2. सूरश्चनं. 'The sun's wheel.' Compare (Roth) iv, 16, 12 प्र सूरश्चनं वृहतादभीके. Sayana, सूरः परकस्य सूर्यस्य चन्नमायुधं अभीके समीपे संप्रामे वा प्र वृहतात् प्रकर्षण छित्रवानसिः

## Verse 4.

PADAPATHA:

यत् अद्य त्वा पुरुष्त्तुत् ब्रवीम दृस्त्र मृंतुष्मः तत् सु नः मन्मे साधय ॥ ४

हे पुरुष्टुत बहुनिर्यज्ञनानैः स्तुत दस्न दर्शनीय मन्तुमः ज्ञानवन्पूषन् अद्य इरानीं यतुद्दिश्य त्वां स्रवान स्तवान नीस्माकं मन्म मननीयं तद्धनं साधय उत्पादय॥ Note:

मंत्रमः. A Vedic vocative. See Whitney para. 454 b.

## Verse 5.

PADAPATHA:

इमं च नः गो अर्षणं सातयें सीसधः गणं आसत् पूष्न् असि श्रुतः ॥ ५

SAYANA:

हे पूषन् नः अस्माकं सातये लाभाय इमं च गणं मनुष्यसंघं गवेषणं गवामेषाये-तारं सीषधः साधय । हे पूषन् आरात् दूरहेशेषि त्वं श्रुतः विश्रुतः प्रख्यातो भवसि ॥

### Verse 6.

PADAPATHA:

आ ते स्वृक्ति ईमृहे अरिऽर्अंघां उपंज्वसं अद्य च सुर्व-ऽतांतये श्वः च सर्वऽतांतये ॥ ६

#### SAYANA:

हे पूषन् ते त्ववीयां त्वया देयां स्विस्तं कल्याणीं रक्षां आरे अधां आरे हूरे अधं पापं यस्यास्ताहृशीं उपावसुं उपगतधनां ईदृशीं स्विस्तं अद्या च आर्सिश्च काले सर्वतातये सर्वेर्क्वत्विग्भस्तायत इति सर्वतातिर्यज्ञः तद्ये । यहा सर्वेषां भोगानां विस्ताराय श्वश्च परिमन्निप दिने सर्वतातये सर्वदा सर्वतात्ययं आ ईमहे अनि याचामहे ॥

#### NOTES:

- 1. उपावसं. Occurs again, ix, 84, 3 and 86, 33. Sayana, ज्ञानुभ्य: सकाजात्प्रातथन: and उपायच्छद्धनः. In both cases the Pada text has the short vowel, as here.
- 2. सर्वतातये. The word सर्वताति is explained by Yaska, xi, 24, on Rigveda, i, 94, 15 यस्मे त्वं सुद्रविणो ददाशोनागास्त्वमदिते सर्वताता, where he renders सर्वताता (loc. sing. See Whitney 336) by सर्वासु कर्मतातिषु (But read perhaps सर्वकर्मतितिषु. Compare Sayana's reference to Yaska's interpretation to be given immediately.) Panini, iv, 4, 142 सर्वदेवा नातिल् explains ताति in the words सर्वताति and देवताति as mere suffixes, which do not alter the meaning.

Sayana's account of the word on i, 94, 15, the first place in which it occurs, cannot be correctly given in Ed. Sayana gives two interpretations. First that of Yaska सर्वासु कर्मतितिषु (?सर्वक्रमैतिषु). Then that which, if we may judge from the grammatical note which is given further on, he himself prefers, यद्वा सर्वेषु, that is, he adds, यत्तेषु. In examining the word grammatically he inverts the order of the two translations, and also shows that, if Yaska be followed, the word must be taken as a bahuvrîhi. सर्वताता सर्वदेवात्तातिलिति स्वार्थ तातिल्पत्ययः । यास्कपक्षे तुसर्वोस्ततयः येषु यागिष्विति बहुन्नीही पूर्वपदमकृतिस्वरत्त्वम् । वर्णव्यापत्त्यात्त्वम्। उभयवापि सुपां सुलुगिति सत्तम्या डादेशः. For सर्वोस्ततयः as I have given above, Max Müller has सर्वा स्तुत्यः (sic). In accordance with this Sayana generally takes सर्वताता as=सर्वत्र.

Our form सर्वतातये occurs in two other passages. On i, 106, 2 त आदित्या आ गता सर्वतातये Sayana's note is सर्वतातये सर्वेवीरपुरुषेस्तताय विस्तारि-ताय युद्धाय. On ix, 96, 4 अजीतथेहतथे पवस्त्र स्वस्तये सर्वतातये बृहते he ex plains सर्वतातये by सर्वेरिन्द्रादिभिर्देवै: स्यमानाय यज्ञाय.

सर्वेतार्ति occurs thrice. On iii, 54, 11 आदस्मभ्यमा सुव सर्वेतार्ति the note is सर्वेतार्ति सर्वमपेक्षितं फलम्, &c (सर्वेदेवात्तातिल् स्वाधिकः । लिन्स्वर्). On. x, 36, 14, सविता नः सुवतु सर्वेतार्ति the note is सर्वमिन्छितं धनादिकम्. On x, 100, 1, आ सर्वेतातिमदित्तिं वृणीमहे the note is किंत्र सर्वेतातिम् । स्वाधिकस्तातिल् । सर्वोत्मकाम् । यद्वा सर्वे तायन्तेस्यामिति सर्वेतातिः । छान्दसो दीर्घः ताव् शीमदितिम्.

Roth takes सर्वतातये here to mean 'for all that belongs to us.' It seems more in accordance with the ancient authorities cited and with the passages given above to translate 'for ever.'

# No. 17.

Mandala VI.

SUKTA 57.

SAYANA:

इन्द्रा नु पूषणेति षड्टचमष्टमं सूक्तं भरद्दाजस्यार्षे गायत्रमेन्द्रापौष्णम् । अनु-क्रान्तं च । इन्द्रा न्वैन्द्रं चेति । गतो विनियोगः ॥

## Verse 1.

PADAPATHA:

इंद्रो नु पूषणां वृयं सुख्यायं स्वस्तये हुवेमं वार्ज-ऽसातये । ९

इतरेतरयोगादिन्द्रपूषञ्छब्दयोरुभयत्र द्वितचनम् । इन्द्रापूषणी देवी नु अद्य च वयं स्वस्तये सख्याय शोभनाय सिखत्वाय वाजसातये वाजस्यात्रस्य बलस्य वा सातये संभजनाय च हुवेम आह्वयाम स्तवाम वा ।।

## Verse 2.

PADAPATHA:

सोमं अन्यः उपं असद्त् पातंत्रे चम्बोः सुतं करंभं अ-

SAYANA:

चम्वोः अधिषवणफलकयोः स्रतमिषुतं सोममन्यः अनयोरेकतर इन्द्रः पातवे पातुमुप असरत् उपसीरति उपगच्छति । अन्य एकतरः पूषा करम्भं घृतसिक्तः सक्त्वात्मकं हविभेक्षयितुमिच्छति ॥

## Verse 3.

PADAPATHA:

अजाः अन्यस्यं वह्नयः हरी इति अन्यस्यं संऽर्भृता ताभ्यां वृत्राणि जिन्नते ॥ ३

SAYANA:

अनयोरिन्द्रापूष्णोः अन्यस्य एकस्य अजाः छागाः वद्वयो वाहका अश्वाः अन्यस्यापरस्य संभृता संभृती सम्यक्पुष्टौ हरी एतत्संज्ञावश्वी वाहकी । स चेन्द्रस्ता-भ्यां वृत्राणि सत्रुन् जिन्नते हन्ति ॥

#### Verse 4.

PADAPATHA:

यत् इंद्रंः अनेयत् रितः महीः अपः वृषंन् श्तमः तत्रे पूषा अभवत् सर्चा ॥ ४

SAYANA:

यद्यदा वृषन्तमः अतिश्चयेन वर्षिता इन्द्रः रितो गन्त्रीः महीः महतीः अपः शृष्ट्यु-हकानि अनयत् इमं लोकं प्रापयति तत्र तहानीं पूषा पोषको हेवः सन्ता अभवत् अस्येन्द्रस्य सहायो भवति ॥

<sup>1</sup> M. M. omits वा. 2 M. M. adds पूटणो. 3 M. M. adds इन्द्रस्य.

NOTE:

रित:. The word occurs nowhere else in the Rigveda, and has not been found elsewhere.

सचा. An adverb meaning 'at hand.' In the Nirukta, v, 5 it is explained as equal to सह. सचा सहेत्यर्थः। वसुभिः सचाभुवा वसुभिः सहभवी. Rv. ii, 31, 1. Sayana, सह भवन्ती सह वर्तमानी. In form the word is an instrumental singular from सच्.

### Verse 5.

PADAPATHA:

तां पूष्णः सुष्मतिं वयं वृक्षस्ये प्र वयां देव इंद्रेस्य चुं आ रुभामृहे ॥ ५

SAYANA:

पूष्णः पोषकस्य देवस्येन्द्रस्य च तां प्रसिद्धां सुमतिं कत्याणीं मतिमनुपहतुर्द्धि वृश्वस्य महीरुहस्य प्र वयां प्रकृष्टां वृदां शाखामिव वयं आ रभामहे । अवलम्बामहे आश्व-यामह इत्यर्थः ॥

NOTE:

1. Take प with the following आ रभामहे.

## Verse 6.

PADAPATHA:

उत् पूषणं युवामहे अभीर्थून् इव सारंथिः मही इंद्रं स्व-स्त्ये ॥ ६

SAYANA:

पूषणं पोषकं देविमन्द्रं च मही महत्ये स्वस्तये रक्षार्यं उग्रवामहे । उद्योजयामः उद्योजनमाकर्षणम् । तत्र दृष्टान्तः । सारिधः सूतोभीशूनिव । अभीशूनद्मी-नन्धवन्धनार्थान्यथा कर्षति सद्दत्त ॥

Note:

अभी খুঁবি. For this sandhi compare note 4 on No. 2, verse 11 (p. 71). Whitney para, 209 b.

# No. 18.

MANDALA VII.

SUKTA 28.

SAYANA:

त्रक्षा ण इन्द्रेति पञ्चचिमकावशं सूक्तं विशिष्ठस्यापे त्रेष्टुभमैन्द्रम् । त्रक्षाः ण इत्य-नुक्रान्तम् । महाव्यते निष्केवल्ये पञ्चमत्वेनास्य सूक्तस्य विनियोग उक्तः। अष्टमेहनि प्रउगशस्त्रे आयस्तृच ऐन्द्रः (Asval. viii, ॥) ॥

## Verse 1.

PADAPATHA:

ब्रह्मं नः इंद्र उर्थ याहि विद्वान् अर्वाचेः ते हर्रयः संतु युक्ताः विश्वे चित् हि त्वा विष्हवेत मतीः अस्माकं इत् शृ-णुहि विश्वेष्टन्व ॥ ९

SAYANA:

हे इन्द्र त्वं विद्वान् जानन् नोस्माकम् त्रह्म स्तोत्रं उप याहि । ते तव हरयः अश्वाध अर्वाद्यः अस्मदिभेगुखाः युक्ताः सन्तु । हे विश्विमन्व विश्वप्रीणयितरिन्द्र त्वा त्वां विश्वे सर्वे मर्ता मनुष्याः चिद्धि यद्यपि विहवन्त पृथक् हवन्ते । तथाप्यस्माकामिन् अस्माकमेव हवं घृणुहि घृणु ॥

#### Notes:

- 1. त्रह्मा ज. For the long vowel see note 1 on No. 2 verse 7 (p. 68). For ज see Whitney para. 194. "Finally in the Veda n (usually initial) is lingualized even by an altering sound in another word."
- 2. उप याहि विद्वान् 'Listen and come.' Compare the use of भृण्वतं in vi, 54, 8, above.
- 3. अविचरते हरयो संतु युक्ताः 'Let thy horses be harnessed to usward.' This is Sayana's way of construing the passage. Grassmann takes अवीचः as the predicate of the clause, and युक्ताः as an adjective. So also in the Siebenzig Lieder. Indra is asked to yoke his horses and come.
  - 4. विश्व . . . अस्माकं &c. Compare No. 21 verse 2.

## Verse 2.

PADAPATHA:

हवं ते इंद्र महिमा वि अान्द ब्रह्म यत् पासि ग्रावसिन् ऋषीणां आ यत् वज्ञं दुधिषे हस्ते उग्न घोरः सन् कत्वां जु-निष्ठाः अषोळहः ॥ २

हे शवसिन् बलवित्रन्द्र यद्यश ऋषीणां ब्रह्म स्तोत्रं पासि रक्षसि । स्तोत्रस्य रक्षणं नाम फलप्रदानम् । तदा ते तद महिमा हदम् । हदः स्तोता । तं वि आनद् । ब्या-श्रोतु । हे उम ओजस्वित्रिन्द्र यद्यदा हस्ते पाणौ दज्जमादिषये भारयसि तदा क्रस्या श्रमुत्थादिना कर्मणा घोरः सन् अषाळ्हः श्रमुभिरनिभृतो जनिष्ठाः अजनिष्ठाः अभवः ॥

### NOTE:

हवं ते &c. The meaning is not clear. आनर is the aorist of अज्ञ.
'Thy greatness, Indra, reached our call.' Ludwig takes the thought to be 'It is not from want of power on thy part if thou dost not come to our call.' Grassmann adopts a suggestion made in the St. Petersburg Dictionary that पास in the next line is a mistake for यास. He translates: 'Indra, thy greatness reached our call, since thou dost hasten. &c.' Roth in the Siebenzig Lieder abandons the proposed correction पास to यास, and takes ते with इवं instead of with महिमा. 'The cry to thee, O Indra, finds emphasis, because, O strong one, thou dost inspirit the words of the sipger.'

## Verse 3.

### PADAPATHA:

तर्व प्रश्नीती इंद्र जोहुंवानान् सं यत् नृन् न रोदंसी इति निनेथं महे क्षत्रायं रावंसे हि जुत्ते अतूतुर्जि चित् तूतुं-जिः अशिभृत् ॥ ३

# SAYANA:

हे इन्द्र बद्धस्त्वं तव प्रणीती प्रणीत्या प्रणयनेन जोहवानान् भृशं स्तुवतो नृज्ञ' रोवसी खावाप्रिययौ सं निनेय संगमयसि । विवि प्रियव्यां च स्तानृन्मतिष्ठापयसी-स्वर्यः । स त्वं महे महते क्षत्राय धनाय । रायः क्षत्रमिति धननामसु पाठात् । श्ववसे बलाय च । यज्ञमानेभ्यो महद्धनं बलं च रातुमित्यर्थः । ज्ञते ज्ञित्रषे । हीति हेस्वर्ये । यत एवमतः कारणात् अतुतुजिम् अहातारम् अयज्ञमानं तृतुजिः राता वज्ञमानः अश्चिमत् । म्रथतिर्दिसाकर्मा । तस्माह्यद्वयं लुङ् । हिनस्ति चिहित्येन्वकारार्ये ॥

## Notes:

1. It seems clear from Sayana's paraphrase दिवि श्थिज्यां च स्तोतृन्म-तिश्चापयसीत्यर्थ: that he either thought the न of the text might be treated

From Ul. MS. Bomb. MS. and M. M. omit 7.

Bomb. MS. प्रतिष्ठापयति. Compare M. M. 's Varietas Lectionis

as an expletive, or overlooked it. Compare a similar case at x, 160, 4, (though the manuscripts, or a failure to apprehend his real meaning, may be at fault).

Roth, followed by Grassmann and Ludwig, holds that it is the battle of the elements that is referred to, and that नृत्र बोह्यानान् furnishes a simile 'like men who shout defiance to each other' (Roth) or 'like men who invoke thy aid' (Grassmann).

- 2. जरो. Roth adopts Sayana's view that this is equal to जितिये. Grassmann takes it to be a third person. Ludwig asks if बजं verse 2 may not be the subject of the clause.
- 3. अनुत्तिं चित्तृतिः. It seems better to take this of Indra and his foe than as Sayana here does. The word occurs as an epithet of Indra at iv, 32, 2, where Sayana takes it to mean अस्मदभीष्टभदाता. In x, 22, 3 Indra is called महा नृम्णस्य तृत्तिः (with a different accent): according to Sayana=महता धनस्य स्तातृभ्यः भरकः. In x, 35, 6 the word is an epithet of the chariot (रथ) of the Asvins, and Sayana renders it by श्विभगामिनम्. On vi, 20 8—स वेतसुं दशमायं दशीणि तृत्ति &c.—Sayana is fain to take the word as a proper name, though it probably is there an adjective qualifying दशीणि, as दशमायं qualifies वेतसुं. These are all the passages in which the word occurs. In the Nighantu ii, 15 it is given as one of the synonyms of श्विभ.
- 4. अशिअत. "Forms of the reduplicated agrist without union-vowel are occasionally met with: namely, from roots ending in consonants মিভব্ (2nd sing. augmentless) from स्वप् and अशिअत् from अध्; from roots in ক, दीधर् (2nd sing.), and अजीगर् (2nd and 3rd sing.)" Whitney para. 867.

## Verse 4.

#### PADAPATHA:

प्रिः नः इंद्र अहं अभिः द्यस्य दुः अमित्रासः हि क्षितयः प्रवेते प्रति यत् चष्टे अनृतं अनेनाः अवं द्विता वर्षणः मायी नः सात् ॥ ४

## SAYANA:

हे इन्द्र दुर्निवासी दुष्टमिवभूता बाधकाः क्षितयः जनाः पवन्ते अभिगच्छन्ति पवितर्गतिकर्मा । तेभ्यो धनमाछिष्य नोस्मभ्यम् एभिः सान्तिकैः अहभिरहोिमर्दशस्य हेहि । किं च अनेनाः एनसां निहन्ता मायी प्रज्ञावान् वरुणो यहनृतं नोस्मास्व प्रति चष्टे अभिपदयित तदनृतं हे इन्द्र स्वत्प्रसाहात् द्विताद्विधा अव सात् अवस्यतु विमोचबतु। तथा च यास्कः स्यतिरुपस्थो विमोचन इति ।।

#### Notes:

- 1. अहभि:. See Whitney para. 430 a. "In the oldest language the middle cases ahabhis, ahabhyas, ahasu also occur."
- 2 प्रेते. The difficulty of the verse lies in this word. Roth (Supplement of Dictionary and in the Siebenzig Lieder) takes it to mean 'are being purified,' that is, are suffering expiatory punishment. If that is right, दुनिमास: must mean the wicked. He translates 'The wicked have now to suffer for their sins; on such days (at such a time) be gracious to us, O Indra.' This of course agrees well with what follows. But it seems to do violence to two expressions in the clause itself (एभिरहाभे: and दुर्भिमास:) while to a third (पर्वते) it attaches a meaning which cannot be shown to belong to it.

Grassmann follows Sayana for प्वंते and translates 'Help us in these days, Indra: for the hosts of the foe stream clear toward us.' He points out that the word is often used of the flame blazing up "as also of the soma streaming brightly out of the vessel in which it is prepared.' प्वत as Sayana says, is given in the Nighantu, ii, 14 as one of the verbs meaning to go.

3. अवसात् See Whitney para. 830. "In the Veda these same roots [a few roots in आ and the root भू] are decidedly the most frequent and conspicuous representatives of the Root-aorist: especially the roots गा, दा, भा, पा 'drink,' स्था, भू; while sporadic forms are made from जा, भा, सा, हा."

## Verse 5.

#### PADAPATHA:

बोचेमं इत् इंद्रं मुघञ्चानं एनं मुहः रायः रार्धसः यत् दर्दत् नः यः अचीतः ब्रह्मं कार्ति अविष्ठः यूयं पात् स्वस्ति अभेः सर्दां नः ॥ ५

## SAYANA:

यत् य इन्द्रो महो महतो राधसः संराधकस्य रायो धनस्य । दितीयार्थे पष्ठी संराधकं महद्धनं नोस्मभ्यं ददत् प्रायच्छत् । यधेन्द्रोचेतः स्तुवतो ब्रह्मकृतिं क्रिय-माणं ब्रह्म स्तोतं आविष्ठोतिशयेन रक्षिता गन्ता भवति तमेनं मधवानं धनवन्तमिन्द्रं वाचेम इत् । स्तुवेमैद । स्पष्टमन्यत् ॥ ६ ॥

## Note:

यदत्. 'That he may give.'

# No. 19.

MANDALA VII.

SUKTA 49.

SAYANA:

समुद्रज्येष्ठा इति चतुर्ऋचं षोडशं सूक्तं विसष्ठस्यार्षे बैष्टुभमब्देवताकम् । तथा चानुकान्तं समुद्रज्येष्ठा आपमिति । गतो विनियोगः ॥

### Verse 1.

PADAPATHA:

समुद्रश्ज्येष्ठाः स्टिलस्यं मध्यति पुनानाः यृति अनिश्रव-द्यामानाः इंद्रंः याः वृत्री वृष्भः रुरार्दं ताः आर्पः देवीः दुह मां अवृंतु ॥ १

SAYANA:

समुद्र ज्येष्ठाः समुद्रोर्णवी ज्येष्ठः प्रचारयतमी यासामपां ताः सलिलस्य अन्तरिक्ष-नामैतत् अन्तरिक्षस्य मध्यात् माध्यमिकात्स्थानात् यन्ति गच्छन्ति। कीदृद्वः। पुनाना विश्वं शोधयन्त्यः अनिविश्तमानाः सर्वत् गच्छन्त्यः वज्जी वज्जभृत् वृषभः कामानां विषेतेन्द्रो याः निरुद्धा अपः रराद लिखति देवीर्वेच्यस्ता आप द्दहास्मि-न्प्रदेशे स्थितं मामवन्तु रक्षन्तु अभिगच्छन्तु वा॥ Nores:

- 1. सिललस्य. "The store of water in Heaven, the ocean of heaven which is the source of all moisture." Roth in Siebenzig Lieder.
- 2. पुनाना: 'Pure' rather than 'purifying' as Sayana takes it. Or the two, which are not easily separable, may both be glanced at in the word. Compare a similar difficulty as to पानक, note 2 on No. 11 verse 1 (p. 140); and compare use of that word in next verse.
  - 3. अनिविश्वमाना:. 'Not turning back.' The word occurs only here.
- 4. रराद. Roth compares x, 89, 7 अरदन्न सिंधून् (said of Indra: Sayana, सिन्धून् नदीः अरदत् वृष्टशुदकेनालिखत् नेति संग्रत्यर्थे) and iii, 33,6 इंब्रो अस्मा अरदद्धजवाहुरपाहन्वृत्र परिधि नदीनां (Sayana, नदीरस्मानरदत् रदिः खनातिकमा अखनत् । कथमखनत्। उच्यते । नदीनां शन्दकारिणीनामपा परिधि परितो निहितमुदकमन्तः कृत्वा । परितो वर्तमानिमत्यर्थः । ताटृशं वृत्रं वृगोत्याकाशमिति वृत्रो मेघः तं मेघमपाहन् जघान । तिस्मन्हत आपः पतिताः । ताभिगेच्छन्तीभिवयं खाताः । एवं मेघहननद्वारेणाखनत् ).

## Verse 2.

### PADAPATHA:

याः आर्पः दिव्याः उत वा स्रवंति खुनित्रिमाः उत वा याः स्वयंऽजाः समुद्रऽर्अर्थाः याः शुचयः पावकाः ताः आर्पः देवीः इह मां अवंतु ॥ २

### SAYANA:

या आपः दिव्याः अन्तरिक्षभवाः सन्ति । उत वा अपि च वा आपः च नचादिगताः सत्यः सर्वन्ति गच्छन्ति याश्च खनिविमाः खननेन निवृत्ताः उत वा अपि च वा स्वयंजाः स्वबनेव पादुर्भवन्त्यः ¹ समुद्र एवार्थो गन्तव्यो यासां ताः समुद्रार्थाः शुचयो दीप्तियुक्ताः पावकाः ग्रोधयित्रयश्च भवन्ति ता आपो मामवन्त्यिति ॥

## NOTES:

- 1. स्वांत खिनिश्मा: "Watercourses (कुल्या) which may or may not be fertile, are alluded to in iii, 45, 3, and—x, 43, 7 समग्रान्त्योमास इंद कुल्या इंद —as leading to ponds or lakes; and waters which are expressly referred to as flowing in channels which had been dug for them are mentioned in vii, 49, 2 [our passage]; and from this if it is not unreasonable to infer that the irrigation of lands under cultivation may have been practised." Muir, Sanskrit Texts, v, 465.
- 2. समुद्राथा:. 'Whose goal is the sea.' Compare समानमर्थ चरणीयमाना No. 8 verse 3.
- 3. খুৰ্থ, প্ৰকা:. 'Pure and clear.' But Sayana's way of taking it may be right. See note 2 on last verse. Notice again that the metre seems to require the pronunciation প্ৰকা:. So also in next verse compare note 2 on No. 11 verse 1 (p. 140).

#### Verse 3.

## PADAPATHA:

यासां राजां वर्रणः याति मध्ये सत्यानृते इति अव्य-इयन् जनानां मधुश्चतः शुचयः याः पावकाः ताः आर्थः देवीः इह मां अवंतु ॥ ३

<sup>1</sup> M. M. adds समुद्रार्थी: from one MS.

वरुणो यासामपां राजा स्वामी मध्ये मध्यमलोके याति गच्छति। किं कुर्वत्। जनानां प्रज्ञानां सत्यानृते सत्यं चानृतं च अवपदयन् ज्ञानित्यर्थः। या आपः मधुश्रुतः रसं शरन्त्यः ग्रुचयो रीप्तियुक्ताः पावकाः शोधियत्र्यः ता आपो देव्यो मां रक्षन्त्विति ॥

## Verse 4.

PADAPATHA:

यासुं राजां वर्षणः यासुं सोमः विश्वं देवाः यासुं ऊर्जं मदंति वेश्वानुरः यासुं अग्निः पर्शवष्टः ताः आपः देवीः इह मां अवंतु ॥ ४

SAYANA:

अपां राजा वरुणो यास्वप्द्ध वर्तते । स कः । सोमः यास्वप्द्ध वर्तते । यास्वप्द्ध स्थिताः विश्वे सर्वे देवा ऊर्जमन्नं मरुन्ति । वैश्वानरः अग्निर्याद्ध प्रविष्टः ता आपो देव्य इह स्थितं मामवन्तु ॥

# No. 20.

MANDALA VII.

SUKTA 54.

SAYANA:

वास्तोष्पत इति तृचात्मकमेकिविशं सूक्तं विसिष्ठस्यार्षे त्रेष्टुभं वास्तोष्पत्यम् । तथा चानुक्रम्यते । वास्तोष्पते वास्तोष्पत्यमिति । स्मार्ते गृहनिर्माणे वास्तोष्पत्त इति चतत्त्विभः प्रत्यृचं जुड्डयात् । सूत्रितं च । वास्तोष्पते प्रति जानीद्यस्मानिति चतत्त्विभः प्रत्यृचं हुस्वेति (Grihya-sutra ii, 9)॥

#### Verse 1.

PADAPATHA:

वास्तीः पते पति जानीहि अस्मान् सुऽआवेदाः अनुमीवः भव नः यत् त्वा ईमेहे पति तत् नः जुषस्य यं नः भव द्वि-ऽपंदे दां चर्तुः अपदे ॥ ९

<sup>1</sup> M. M. omits स क:. Compare the Varietas Lectionis, p. 12. Sayana wishes to identify Soma and Varuna.

है वास्तोष्पते गृहस्य पालियतर्हेव स्वमस्मान स्वरीयान् स्तोतृनिति प्रति जानीहि प्रबुष्यस्य । तर्नन्तरं नोस्माकं स्वावेद्यः शोभन्निवेद्यः अनमीवः अरोगकृष भव। किं च वयं स्वा खां यद्धनमीमहे याचामहे तद्धनं नोस्मभ्यं प्रति ज्ञुषस्व प्रयच्छ । अपि च नोस्माकं द्विपदे पुत्रपौनाहिजनाय शं सुखकरो भव। चतुष्पदे गवाधा-हिपद्यवे च शं सुखकरो भव॥

## Notes:

- 1. प्रति जानीहि. For the meaning here Roth compares iii, 45, 4 आ नस्तुजं रिष भरांशं न प्रतिजानते ('as his share of the heritage to all that claim it.' But Sayana, यथा पिता प्रतिजानते व्यवहारज्ञाय पुत्राय स्वकीयस्य धनस्य भागं ददाति तहन्), and Atharvav. xviii, 4, 51, and 52 प्रति त्वा जानन्तु पिनरः परतम्
- 2. स्वावेश: (भव नः) 'Bless our going in.' In the Siebenzig Lieder the line is translated 'Bless the entrance: make it free from sickness.' Grassmann, 'Give us good entrance.' In the P. W. B. Roth takes the word to mean easy of access in all the three places in which the word occurs in the Rigveda. The passages should be carefully compared, vii, 97, 7 बृहस्पतिः स स्वावेश ऋष्यः पुरू सिकिभ्य आसुर्ति करिष्ठः. Sayana, स एव बृहस्पतिः स्वावेशः सुनिवासः ऋष्यः दर्शनीयः ईव्शो देवः सिकिभ्यः स्तोतृभ्यः पुरू बहुलं आसुतिमन्नं करिष्ठः कर्तृतमः दानृतमः भवति. x, 63, 16

स्वस्तिरिद्धि प्रपथे भेष्ठा रेक्णस्वत्यिभ या वाममाति । सा नो अमा सो अरणे नि पातु स्वावेज्ञा भवतु देवगोपा ।!

'May she (Sc. Svasti) protect us at home and abroad: may she, whom the gods guard, bless our going in.' Sayana, who supplies शिथिषी as the subject, taking स्वस्ति: as an adjective, renders the last line सा शिथिषी नोस्माकं आमा गृहनामैतत् गृहं रखतु तथा सो सा ड (pada सो इति) सैव अरणे गन्तब्ये देशे अरणे अरमणे अरण्यादिके देशे वा नोस्मान् नि पातु नितरां रखतु. तथा देवगोपा देवा गोपायितारो यस्याः सन्ति सा शिथिषी अस्माकं स्वावेशा शोभनिनवासा भवतु.

Yaska (Nirukta xi, 46) explains this verse, but leaves our word unnoticed:

स्वस्तिरेव हि प्रपथे श्रेष्ठा रेक्णस्वती धनवती अभ्येति या वस्ति वननीयानि सानः अमा गृहे सा निर्ममने स निर्ममने पातु स्वावेशा भवतु देवी गोप्त्री देवान्गोपायस्विति देवा एनां गोपायत्विति वा.

The word is everywhere pronounced su-â-ve-śa.

3. अनमीनो भवा नः. 'Keep sickness far from us.' The नः seems to

<sup>1</sup> M. M adds स्वमाप . 1 M. M. adds अस्मदीयाय . 1 M. M. गवाशादिवर्गाय.

show that both this and the previous epithet refer to the beneficent activity of the god, not to mere attributes.

4. सं. The student will find an exhaustive note on this word in Max Müller's Sacred Hymns of the Brahmans, p. 180. I make the following extract:—

Sám, which I have here translated by sweet, is a difficult word to render. It is used as a substantive, as an adjective, and as an adverb; and in several instances it must remain doubtful whether it was meant for one or the other. The adverbial character is almost always, if not always, applicable, though in English there is no adverb of such general import as sám, and we must therefore render it differently, although we are able to perceive that in the mind of the poet it might still have been conceived as an adverb, in the sense of 'well.' I shall arrange the principal passages in which sám occurs according to the verbs with which it is construed.

## 1. With bhû:

viii. 79, 7. bháva nak soma sám hridé.

Be thou, Soma, well (pleasant) to our heart. Cf. viii. 82, 3.

viii. 48, 4. sám nah bhava hridé à pîtáh indo (íti).

Be thou well (sweet) to our heart, when drunk, O Soma! Cf. x. 9, 4. i. 90, 9. sám nah bhavatu aryamâ.

May Aryaman be well (kind) to us!

vi. 74, 1. sám nah bhûtam divi-páde sám kátuh-pade.

May Soma and Rudra be well (kind) to our men and cattle.

Here sam might be rendered as an adverb, or as an adjective, or even as a substantive, in the sense of health or blessing.

Cf. vii. 54, 1.; ix. 69, 7. The expression dvipád and kátuh-pad is curiously like what occurs in the prayers of the Eugubian tables Pisovie Sansie, ditu ocre Fisi, tote Jovine, ocrer Fisie, tota Jovinar dupursus peturpursus fato fito, (Umbrische Sprachdenkmäler, von Aufrecht, p. 198.)

### Verse 2.

#### PADAPATHA:

वास्तीः पुते पुरतर्रणः नः एषि गुयुश्स्मानेः गोिनिः अ-श्रीभः इंदो इति अजरांसः ते सुख्ये स्याम् पिताऽईव पुत्रा-न् प्रति नः जुषुस्व ॥ २

हे वास्तोष्पते गृहस्य पालयितर्देव त्वं नोस्माकं प्रतरणः प्रवर्धकः गयस्फानः भस्मदीयस्य धनस्य प्रवर्धकः एधि भव। हे इन्हो सोमवहा ह्राहक ते त्वया सह सक्ये सित वयं गोनिः पशुनिः अन्धिनिरश्वैश्व सहिता अजरासः जरारहिताः स्याम भवेम । पितेव पुत्रान्। यथा पिता पुत्रानक्षकत्वेन सेवते तथा त्वमपि नोस्मान्प्रति जयस्व सेवस्व ॥

### NOTES:

1. गयस्तानः. Occurs only in two other passages, i, 91, 12, and 19. In both verses as an epithet of Soma, and in conjunction with epithets corresponding to those applied here to Vastoshpati. v. 12 गयस्ताना अभीवहा वसुविन्युष्टिवर्धनः। सुभिनः सोम नी भन. Sayana, गयस्तानः गय इति धननाम धनस्य वर्धः येता अभीवहा अभीवानां रोगाणां इन्ता &c.. v. 19 गयस्तानः प्रतरणः. Sayana, गयस्तानः पतरणः. प्रकृषेण दुरिताचारियताः

The word गय stands in the Nighantu among the synonyms of गृह iii, 4, धन ii, 10 and अपस्य ii, 2 (Roth). Grassmann attempts to derive it from a root गि corresponding to the later form जि, in the sense of the possessions a man has won for himself. ज्ञंगयः (Sayana, मुखस्य गृहरूप आन्तसमूतः) is an epithet of Agni in ii, 1, 6.

2. इंदो. "This word is elsewhere a name of the moon. Perhaps the duty of watching the house was at the same time transferred to the moon as the guardian of the night." Roth in the Siebenzig Lieder.

## Verse 3.

# PADAPATHA:

वास्तीः पृते शुग्मयां स्डसदां ते सक्षीमहि रुण्वयां गातु-जनत्यां पाहि क्षेमें उत योगें वरं नः यूयं पात स्वस्तिजभेः सदां नः ॥ ३

## SAYANA:

हे वास्तोष्पते देव शरमया सुखकर्या रण्वया रमणीयया गातुमस्या धनवस्या ते स्वया देवया संसदा स्थानेन सक्षीमहि वयं संगच्छेमहि । स्वमिप क्षेमे प्राप्तस्य रक्षणे उत अपि च योगे अप्राप्तस्य प्रापणे वरं वरणीयं नोस्मदीयं धनं पाहि रक्ष । हे वास्तोष्पते यूवं स्व नोस्मान् सदा सर्वदा स्वस्तिभिः कल्याणैः पात पाहि ॥

<sup>1</sup> M. M. adds गयस्य. 8 M. M. adds स्फायिया. 3 M. M. adds विनाशरहिता इत्यर्थ: 8 Bomb. MS. पाएणे न: अस्माकं वरणीयं धनः 8 M. M. omits सदा and स्वस्तिभिः

### Notes:

- श्रम्या. Roth derives श्रम् in the sense of 'helpful' from a root श्वक शम्धि which he distinguishes from the common शक शक्रोति. He quotes vii, 67, 5 ता नः शक्तं शचीपती शचीभिः (Sayana, शक्तं प्रयच्छतं धनमिति शेषः), vii, 68, 8 बुकाय चिज्जसमानाय शक्तं (Sayana, बुकाय धनादात्रे । अभिलवत इत्यर्थः चिदिति पूरणः। अथवा परेभ्यः धनानि प्रयच्छते । यहा वृकाय वृकविदेसकाय एतन्नामकाय जसमानाय कर्मभिरुपक्षीयमाणाय ऋषये शक्तं अभिमतं धनमदत्तम् । शकेदीनार्थस्य लुडुश्चेत-इपम् । अडभावश्कान्दसः), viii, 3, 11 and 12 (Sayana, v. 11 जिम हेहि. v. 12 शन्धि शक्तं करु), viii, 24, 11 मधवञ्जन्धि तव तत्र उतिभि: (Sayana, हे मधवन धनवित्रन्द्र तव त्वदीयं तच्छत्रपरविदारणलन्धं धनं उतिभिः त्वद्रक्षणैः नोस्मभ्यं ज्ञानिध देहि । शम्धीति दानकर्मो । शक्तोतिलेंटि छान्दसी विवरणस्य लक् ), viii, 50, 5, 14: 69, 3; 80, 4; x, 40, 5, &c., Roth suggests that the one root may be looked on as the transitive of the other (compare Sayana's शक् कुर above). Grassmann identifies the two roots, getting the meaning of 'to help' out of that of 'being strong for another's good (with the dative).' The word ज्ञाम itself occurs ten times in the Rigveda, i, 130, 10 पायुभिः पाहि शरमैः. Sayana, पायुभिः पालनप्रकारैः शरमैः सुखैश्रेहिकामुं ध्मकरूपैः पाहि पालय. Compare above i, 143, 8 where the same phrase occurs, and is taken by Sayana somewhat differently. v, 43, 11 श्रामां नो वाचमञ्जती थुणोत. Sayana, श्रामां मुखकरीम्. vi, 44, 2 य : श्रामस्तुविश्रामते. Sayana, हे तव-ज्ञारम बहसखेन्द्र यः ज्ञारमः सुखकरः &c. vi, 75, 8 तत्रार्थम्प ज्ञारम सदेम. Savana. जारमं सद्यकरमः vii, 60, 5 ज्ञारमासः पुत्रा अदितरदन्धाः. Sayana, ज्ञारमासः सद्य-कता: vii, 97, 6 तं शम्मासी अरुवासी अधा बृहस्पति सहवाही वहाति. Savana. ज्ञानासः ज्ञानाः सुखकराः ज्ञान्ता वा. viii, 2, 27 एह हरी ब्रह्मयुजा ज्ञाना वस्ततः सखाये Savana, जागा सखनदी. (From Ulwar MS. which has the note given by M. M. in the Varietas Lectionis, p. 21, from his MS. B4. The commentary in Edition is from Sayana's commentary on the same verse in the Samaveda, where he wrote शम्मी सबकरी शक्ती वा). x, 31, 5 an नः श्रामास उप यंतु वाजाः Sayana, शामामाति सुखनाम सुखाः सुखकराः. The word ज्ञाम्य occurs in iii, 31, 1 ज्ञाम्येन मनसा, where Sayana renders it by सखनिमित्तेन and derives it from शम् and गच्छतिः (शग्म्येन शं मुखं गच्छन्ति गमेरी-णादिकः कप्रत्ययः किस्वाद्रमहनेत्यादिनोपधालोपः श्वन्मे साधुरिति तत्र साधुरिति यत्प्रत्ययः).
  - 2. सक्षीमहि. An optative form from सच्.
- 3. गातुमत्या. Occurs nowhere else. Roth takes it to mean 'roomy, convenient.' Grassmann, 'having a good issue.'
- 4. होमें डत योगे. Sayana's explanation of this phrase agrees with the traditional meaning attached to the word योगक्षेम which occurs x, 166, 5. Roth holds that the use of योगक्षेम in the masc. sing. and

plur. preclude this meaning, and he takes the word to be a tatpurusha compound 'Possession of acquired property, preservation of one's means, wealth, safety, prosperity.' Our phrase he translates 'in work and enjoyment.' Grassmann and Ludwig 'at rest and at work.'

# No. 21.

Mandala VII,

SUKTA 68.

SAYANA:

आ ग्रुआ यातिमिति नवर्चे त्रयोदशं सूक्तं विसिष्ठस्यार्षमाश्विनम् । आदितः सम विराजः । अष्टमीनवम्यौ विदुभौ । अनुक्रम्यते च । आ ग्रुआ नव सप्ताद्या विराज इति । सूक्तविनियोगो लैङ्गिकः ॥

## Verse 1.

PADAPATHA:

आ शुभा यातं अश्विना सुष्अश्वां गिरंः दुला जुजुषाणा युवाकोः हुव्यानि च प्रतिंष्भृता वीतं नः॥ ९ SAYANA:

हे ग्रुश्न ही स्वश्वाशोभनाश्वी हे अश्विना अश्विनी आ वातमस्म**धज्ञमागच्छतं** हन्ना श्रन्तुणां क्षपवितारी युवां युवाकोः युवां कामयमानस्य मन गिरः स्तुतीः **ञ्जञ्जपाणा** सेवमानी भवतमिनि शेषः । न केवलं स्तुति किंतु नोस्महीयानि प्रतिभृता संभृतानि हन्यानि हर्वीषि च वीतं भक्षयतम् ॥

## Verse 2.

PADAPATHA:

प्र वां अंधंसि मद्यांनि अस्थुः अरं गृंतं हुविषेः वीतये मे तिरः अर्थः हर्वनानि श्रुतं नः ॥ २

प्र वामन्धांसीत्येषाश्विनशस्त्रवाज्ञ्या । सूत्रितं च । प्र वामन्धांसि मद्यान्यस्युरुभा विवतमश्विनेति (Asvalayana vi, 5) । हे अश्विनौ वां युवाभ्यां मद्यानि मदजनकानि अन्धांसि सोमलक्षणान्यज्ञानि प्रास्थुः प्रास्थिषत गृहीतान्यासिन्वर्यः । अतो युवां मे मम हिवषो वीतये पानाय अरमत्यर्थे शीष्रं गन्तमागच्छ-तम् । अर्थः अरः अस्मिद्दिरोधिनः हवनानि आह्वानानि तिरः तिरस्कृत्य नोस्मराष्ट्रानं अस श्वामतम् । अ । भित्यस्य वाक्याहित्याहानीघातः ॥

<sup>· ·</sup> м.м. हवनानि तिरस्तिस्कृत्य नोस्मदाद्यानिमत्यर्थः। तच्छुतं भृणुतं

#### Note:

तिरो अर्थो हवनानि भृतं नः. Compare विश्वे चिद्धि त्वा विहवंत मतौ अस्माकि निच्हणुहि विश्विमन्य vii, 28 (No. 18) 1.

### Verse 3.

### PADAPATHA:

प्र वां रथंः मनंः ऽजवाः इयुर्ति तिरः रजांसि अश्विना ज्ञात ऽर्जतिः अस्मभ्यं सूर्यावसू इति इयानः ॥ ३

### SAYANA:

हे सूर्यावसू सूर्यायाः सहरथे वसन्तौ अश्विनौ वां ' युवयोः स्यः अस्म-यमस्मवर्थानि-यानः याच्यमानः सन् प्र' इयार्ते आगच्छति अस्मद्यज्ञम् । कीदृशो स्थः । मनोजवाः मनोवेगः शतोतिः अपरिभितास्मद्विषयरक्षणः । किं कुर्वन् । रजांसि लोकान् ।तिः तिरस्कृत्य अतिक्रम्य इयर्ताति ॥

## NOTE:

सूर्यावस्. 'Having Surya as their possession.' So Roth. The word occurs only here.

# Verse 4.

#### PADAPATHA:

अयं हु यत् वां देव्ड्याः ऊं इति अद्धिः ऊर्ध्वः विविक्तिः सोमुङ्कत् युवङभ्यां आव्य्लू इति विर्मः वृवृतीत् हुव्यैः ॥ ४ SAYANA:

यद्यदा वां ह र युवां प्रति देवयाः देवी युवां कामयमानः उ इति पूरणः अवं मिद्रिरिभेषवमावा सोमस्रत् सोममिश्वण्वन् युवन्यां युवान्यामर्थाय अभिष्ठण्विति संबन्धः। एवं कुर्वन् उर्ध्यः उन्नतः सन् विवक्ति उचैः शब्दाति तरानीं वस्गू सन्दरी युवां विप्रः मेधावी यजमानो हन्यैहीविभिः आ वृत्तीत आवर्त्यति॥

Notes:

1. देवया:. 'Holy.' From हेव and या, lit. 'turning to the gods.' The word occurs five times in all. i, 168, 1 धियंधियं वी देवया उ द्धिये (said of the Maruts.) Grassmann would take it in the accusative pl. fem. construing with धियंधियं. Sayana, देवया: देवान्प्रापयितार एव. i, 177, 4

<sup>1</sup> M. M. सूर्यायाः सह रथे वसन्तौ वां. 3 M. M. omits प. 3 M. M. adds अथवा वां प्रेरयित गमनाय. 4 M. M. omits इ. 5 M. M. omits युवभ्यां. 6 M. M. शब्दयित

अयं यज्ञो देवयाः Sayana, अयं यज्ञो देवयाः देवान्गच्छन्भवतिः iii, 8,5 देवया विष उदियति वाचं Sayana, देवया देवानां यष्टा देवानां हवींषि प्रापयिता वा. v, 76, 1 उदिपाणां देवया वाचो अस्युः Sayana, देवयाः देवकामाः वाचः स्तोषाणि, v, 77, 2 प्रातयेज्ञच्याश्विना हिनोत न सायमास्ति देवया अजुष्टं Sayana, सायं सायंकाले हविदेवया देवगामि नास्ति न विक्षत्ते | देवा न स्वीक्रवन्तीत्यर्थः अजुष्टं असेव्ये तद्भवति,

- 2. युन्यम A Vedic form. See Whitney para. 492.
- 3. बन्नतीत Causal Aor. of वर्तते.

### Verse 5.

PADAPATHA:

चित्रं ह यत् वां भेरिजनं नु अस्ति नि अत्रंथे महिष्वंतं युर्येत् यः वां ओमानं दर्धते प्रियः सन् ॥ ५

हे अश्वितौ वा युवयोः चित्रं चायनीयं यहोजनं धनमस्ति ह अस्ति खलु न्विति पूरणः तदस्मभ्यं दत्तिमित्यर्थः। अथ तयोः स्तुतिः। अत्रये एतन्नामकादृषेः पद्मम्यर्थे चतुर्थी तस्मान्महिष्वन्तमृष्याव[सं नियुयोतं पृथक्कुरुतम्। योत्रिः प्रियः सन् स्तो नृत्वायुवाभ्यां प्रियभूतः सन् वां युवाभ्यामेष कृतमोमानं रक्षणं सुखं द्वपते धारयति ।

## Notes:

- 1. अन्ये. 'To Atri.' It cannot mean from Atri, as Sayana would take it.
- 2. महिन्देत. Occurs only here. According to Sayana, it is the name of the cleft in the rook which the Asvins made tolerable for Atri, (x, 39, 9), and from which they delivered him (i, 116, 12). Roth takes the stem to be महिन्देत, and would make our word an adjective in the neuter qualifying भोजनं. Grassmann makes it an acc. masc. from महिन्दित and "would supply राँच or बाज or some such word, corresponding to भोजनं in the first line."
- 3. नि युयोतं. 'You gave.' युयोतं is one the forms cited by Delbrück, Altindische Verbum, p. 136, with regard to which it is not easy to say whether the reduplicated stem is a present or a perfect. For the meaning here Roth, who takes it from यु यौति Dhatup. xxiv, 3 (भिभणे and अभिभणे : cf. यु युयोति) युनाति, युनीते Dhatup. xxxi, 9, (बन्धने), compares vii, 5, 9 रिय नि वाजं भुत्यं युवस्व (Sayana, नि युवस्व नितरां भिभयस्व ) vii, 40, 2, वायुश्च यिश्वयैते भगश्च (Sayana). नि युवैते अस्माश्रितरां याज्येता तद्धनीमित पूर्वेण संबन्धः

<sup>1</sup> From Bomb. MS. (महिष्वंतं ऋषिआवासं). M. M. ऋबीसं. But compare his Varietas Lectionis. 8 M. M. omits वां. 3 Bomb. MS. कृते. 4 Bomb. MS. धारयेत्.

vii, 92, 3 नि ने। रार्ष सुभोजसं युवस्य (Sayana, नि युवस्य नितरां मिश्रय प्रयच्छ), x, 42, 5 तस्मै शबून्त्सुतुकान्पातरहो नि स्वष्ट्रान्युवित होते वृत्रं ('gives his enemies into his hand.' Sayana, नि युवति स इन्द्रः १थक्सरोति), viii, 19, 33, विपो न सुवानि युवे जनानाम् Sayana, नि युवे नितरां प्राप्तिमि त्वत्प्रसादाक्षभेयमित्यर्थः).

4. ओमानं. Compare i, 118, 7 युवमत्रयेवनीताय तत्तमू मैमोमानमिषनावधत्तं (Sayana, ओमानं सुखकरं रसवदत्रमधत्तं प्रायच्छतम्) The other passages in which the word occurs are i, 34, 6 ओमानं शंथोमैमक्तय सूनवे त्रिधातु शर्म वहाः शुभस्पती (To the Asvins. Sayana, ओमानं सुखाविशेषम्), vi, 50, 7 ओमानमायो मानुषीरमुक्तं धात (Sayana, हे आयः मानुषीः मनुष्यहिता यूयं अमृकं ऑहिंसितं ओमानं अवित रक्षतीत्योमा रक्षक्रमत्रम् &c.), vii, 69, 4 यहेयंवतमवयः शचीिमः परिम्नेमाना वां वयो गात् (Sayana, ओमना अवनेन रक्षणेन).

यो वामोमानं दधते त्रियः सन्. This clause presents a difficulty. If it stood alone we should have little soruple in following Sayana, and translating 'who enjoys your protection, being dear to you.' But in i, 118, 7, a verse relating to the same exploit of the Asvins, we have a similar phrase used, not of Atri, but of his helpers the Asvins—युव-मत्रयेवनीताय तत्म् अमोमानमधिनावधत्तं. Compare also the use of धत्थः with आधि in the next verse of the present hymn. Grassmann takes our clause to refer to the service (of worship) done by Atri to the Asvins, and he may be right. The relation between the gods and their worshippers is that of mutual help. Compare, for example, No. 2, v, 6 (p. 67),

## Verse 6.

## PADAPATHA:

उत त्यत् वां जुर्ते अश्विना भूत् च्यवानाय प्रतीत्यै हृद्यिः दे अधि यत् वर्षः इतः ऽर्कति धृत्थः ॥ ६ Տոरորդ :

उत अपि च हे अश्विना अश्विनी वां युवयोः कर्म कुर्वते जुरते जूर्णाय हिवहें हिवहींचे च्यवानाय एतन्नामकाय महर्षये त्यत्तरप्रतीत्यं प्रतिगमनं तस्य कपस्य प्रत्यास्ये भूत् अभूत् । किं तिहाति । यहर्षो कपम् इत कीत इतो गमनाख्यं मृत्योः सकाशाहितः प्राप्तिकपमधि धत्यः अध्यधत्तम् । युवं च्यवानमश्विना जरन्तं पुनुर्कुवानं चक्रयुः शचीिभिरित्याहिषु च्यवानस्य युवयोनविका(णं प्रसिद्धम् ॥ Notes:

1. Compare i, 117, 13, quoted by Sayana.

<sup>1</sup> Ulwar MS. न तस्य रूपस्य &c. Bomb. MS. तस्य रूपस्य प्रत्ययभूतं अभूत्. See M. M's. V. L.

2. प्रतीत्यं. The word occurs only here and in iv, 5, 14 अनिरणं वस्ता, फल्प्वेन प्रतीत्यं क्रुवातृपासः. Sayana, प्रतीत्येन प्रतिगन्तव्येन आरोग्नेणेत्यथे....एवंविधेन वस्ता अतृपासः अतृता जनाः. Roth (Supplement) renders the word in our passage by Bestätigung, Erfahrung and in iv, 5, 14, by Verheissung, Vertröstung. Grassmann takes it as an adjective in the sense of 'notable' in both places. The text of Sayana is unfortunately not certain. I have followed Max Müller's conjectural emendation. Sayana renders प्रतीत्यं by प्रतिगमनं, the 'return' sc. of the two Asvins. He adds तस्य रूपस्य प्रत्यास्य) the cause which moved the Asvins to return. Construe तस्य रूपस्य with the following यद्वपै:. For the legend of Chyavana see Muir, Sanskrit texts, v, 250.

## Verse 7

PADAPATHA:

उत त्यं भुज्युं अश्विना सर्खायः मध्ये जुहुः दुः एवासः सुमुद्रे निः ई पूर्षत् अरावा यः युवाकुः ॥ ७

उत अपि च त्यं तं भुक्कयुमैतनामानं समुद्रे मध्ये समुद्रौदकस्य मध्ये सखायः भुक्कयुस्यिभूताः दुरेवासः दुष्टगमनाः जहुः त्यक्तवन्तः देमेनं समुद्रमध्ये क्षिप्तं हे अन्धिना अस्थिनौ युवा निः पर्षत् निरपारयतम्। यः भुक्कयुः युवाकुः युवाकामयिता अरावा अरणवानभिगन्ता च तमेनं निरपारयतम् । अत्राधिनेषु सूक्तेषु कथाः सूच्यन्ते अत्रिभुक्कयवादीनामप्रिजनादिश्यो रक्षणकपास्ताः सर्वा महता प्रपन्तेनास्माभिर्नास्त्याश्यां बहिरिवेत्यत्र प्रपन्तिताः। तास्तत्र द्रष्टव्याः ॥

Notes:

- 1. Compare i, 116, 1, &c., the passage referred to by Sayans. See also Muir, v, 244.
- 2. निर्दा पषेदरावा यो युवाकः This is a very difficult clause. We must begin by setting Sayana's device aside absolutely. The 3rd pers. sing. पर्षत् (fr. १ विवर्त cannot possibly be equivalent to the 2nd pers. dual निर-पारयतम्. The nominative to पर्षत् is अरावा. This word is, however, of doubtful meaning. It occurs in other four passages, vii, 56, 15 मझू रायः स्वी येस्य दातन् चियमन्यः आदमदरावा. Sayana, हे महतः यूयं सुवीयेस्य शोभन्युनीयेतस्य रायः रायं धनम् । द्वितीयार्थे षष्ठी । मेसु शीषं दात दत्त अरावा अरातिः श्वभूतं न्यो जने रायं न् चिदादभत् नैवाभिहन्यात् तद्धनमस्मभ्यं दलेति संबन्धः viii, 28, 4, यथा वर्शति देवास्तयेदसत्तरेषां निकरा मिनन् । अरावा चन मन्यः. Sayana, कथं देवानामभिल्धितं तथा भवतीति चत् तदाह । अरावा । यदि देवाः कस्यचिदण्यदातारं मनुष्यं कामयेरन् तदरावा अदाता चनेत्यप्यर्थे अदातापि मन्यः मनुष्यः उश्रद्धाचे देवेभ्यो हर्वीिष प्रयच्छिति । तस्मात्त्रणं

<sup>1</sup> M. M. omits है अधिना अधिनी युवां. Bomb. MS. omits what follows.

यन्कामनं तत्त्रया भवत्येवेत्यर्थः ix, 21, 5 आस्मिन्धिश्चंगार्मेद्वो द्वाता वेनमादिशे । यो अस्मभ्यमरावा. The available MSS of Sayana are defective or corrupt here. M. M. prints यो यजमानोस्मभ्यमरावा ......... प्रयच्छिति प्राप्तकांम एव खल्वृत्विग्भ्यः प्रयच्छिति. Compare his Varietas Lectionis, p. xxix, where he conjectures that Sayana probably explained अरावा by अदाता न किचित्प्रयच्छिति प्राप्तकांमः स एव &c.. x, 37, 12, यहा देवाश्वक्रम जिह्नया गुरु मनसो वा प्रयुत्ती देवहेळनं । अरावा यो नो आभि दुच्छुनायते तस्मिन्तदेनो वसवो नि धेतन ॥ (Sayana, अस्मच्छुञ्चः नोस्मान् अभिपति अरावा गमनवान्भ्रत्वा &c.)

It is clear that the meaning of अरवा is uncertain. It seems to mean hostile, 'unfriendly,' and so Roth would take it everywhere but here. Grassmann in his Dictionary follows Savana on viii, 28, 4, and explains it as a compound of अ and रावन् (for which last word, however, he can only quote अरावन् itself) in the sense of 'not giving,' out of which the meaning hostile was, he thinks, developed. In his Translation Grassmann takes the word differently: 'A mean wight can save himself if he only trust in you, O Asvins.' Roth (Supplement) takes अरावन् here as =अर्वन. 'Your horse drew him out.' Compare i, 117, 14 युवं भुज्युमणेसी निः समुद्राद्विभिक्त्युक्तिभिर्भे, and vii, 69, 7. युवं भुज्युमणिस्वे समुद्र उद्ह्थुरणेसी अक्षिभाने: । प्रतिभिर्भेर्मेर्ट्यिभिर्देसनाभिर्धिना प्रस्था बत्री

I have followed Roth's brilliant suggestion in my translation. But if अरावा must be taken as meaning 'enemy,' I would (with Delbrück?) construe यो युवाक: with the foregoing ईम् (sc. भुज्युम्). 'An enemy saved him because he trusted in you.'

#### Verse 8.

## PADAPATHA I

वृक्षीय चित् जर्समानाय शुक्तं उत श्रुतं श्रुयं हूयमांना यो अप्टन्यां अपिन्वतं अपः न स्तुर्थं चित् शक्ती अश्विना शचीिभः ॥ ८

## SAYANA:

वृकाय धनारात्रे भिनेत्वत इत्यर्थः चिहिति पूरणः । अथवा परेभ्यो धनानि प्रयच्छते । यदा वृकाय वृक्कविद्धसकाय एतनामकाय जसमानाय कर्मभिरपक्षीयमा-णाय ऋषये शक्तमभिमतं धनमरुत्तम् । शकेर्शनार्थस्य लुङ्घेतदूपम् । अङभाव-भ्छान्दसः । उत अपि च शयवे एतनामकाय ऋषये हूयमाना आहूयमानी युवां शुतम्

<sup>•</sup> Bomb. MS. धनदात्रे. Compare M. M.'s. Varietas Lectionis.

Bomb. MS. gives the first explanation only of 34.

<sup>3</sup> Bomb. MS. omits the grammatical note.

भूणुतम्। यौ युवामभ्रयां गामिपन्वतमपूर्यतं भीरेण अपो न अद्भिरिव । नहीनां । यंथोदकेन पूर्यतस्तद्दत् ॥ कीदृशीमव्न्याम् । स्तर्ये चित् स्तरीमिप निवृत्तप्रसवां वृद्धामिप शक्ती शक्त्या सामर्थ्यन बोहनलक्षणेन युक्तां कृत्त्वा शचीिभर्युष्मदायै : कर्मिभिर्हे अश्विना अश्विनाविति । शयवे चित्रासत्या शचीिभर्भसुरये स्तर्ये पिष्यथुर्गानित्यादि सुक्तम् (i,116,22) ॥

2. जसमानायः Compare i, 112, 6, याभिरंतकं जसमानमारणे Sayana, जस-मानं तैर्हिस्यमानं ...जसमानं जस हिंसायां यकि पाते व्यत्ययेन ज्ञाप.

## Verse 9.

PADAPATHA:

्षयः स्यः कारः जर्ते सुञ्ज्कैः अप्रे बुधानः उषसां सुष्मन्मां इषा तं वर्धत् अघ्न्या पर्यःश्भः यूयं पात् स्वस्ति-श्मेः सदां नः ॥ ९

एषः स्तोता स्यः सः प्रसिद्धो वसिष्ठः कारः स्तोता उषसाममे प्रातःसवने ब्रुधानः बुध्यमानः सुमन्मा शोभनमितः सुष्टुतिर्वा सूक्तै करते स्तौति तिमषा अनेन वर्धत् वर्धयते । अध्न्या अहम्तव्या गौश्र वर्धत् वर्धयतु । अथवैकमेव वाक्यम् । अध्न्या गौर्वसिष्ठस्य प्रतिनियतमिष्ठहोत्रार्था गौः इषा अनेन घृताहिनेत्वर्थः । पर्योभिश्र तं वसिष्ठं वर्धत् वर्धयतु । एवमात्मानं परीक्षेण निर्दिश्चा । शिष्ठं स्पष्टम् ॥

# No. 22.

MANDALA VII.

SUKTA 75.

व्युषा आव इत्यष्टचे पद्ममं सूक्तं वसिष्ठस्यार्षम् । अत्रातुक्रमाणिका । व्युषा अष्टातु-षस्यं तु वा इति । तु वा इत्युक्तत्वातुद्धाविपरिभाषयेदमारीनि सप्त सूक्तान्युषोदे-वत्यानि । प्रातरतुवाके उपस्ये कृतौ बैष्टुभे छन्दसि आश्विनशस्त्रे चेदमारीनि षद् सूक्तानि । तथा च सूत्र्यते । ब्युषा आवो दिविजा इति षडिति बैष्टुभमिनि (Asval. iv, 14) स्तिन्यान आख्यातो विनियोगीत्र लिख्यते ।

राज्या अपरकाले य उत्थाय प्रयतः शुन्तिः। ध्युषा इन्द्युपतिष्ठेत षाँद्भः सून्तैः कृताञ्चलिः॥ प्राप्नुयास्त हिरण्यादि नानारूपं धनं बहु। शा अश्वान्युरुषान्धान्यान्स्त्रियो वासांस्यजाविकामिति (Rigvidhana ii,28)॥

<sup>1</sup> M. M. नरीं ताम against his MSS. Bomb. MS. omits what follows.

3 M.M. वर्षयतम्।वचनव्यस्ययः। M.M. हिरण्यानि from his MSS. A, Ca,

B. 1. He notes that the reading in the Rigvidhana is हिरण्यादि. M.M.

भा-य. He notes that his MSS. A, Ca, have our reading, and that his MS. B. 1 and the Rigvidhana have भाग्यान् and भान्या respectively.

The Paribhasha quoted is xii, 3 (Macdonell's Ed. of the Sarvanukramika, p. 5) नृहिंद्वेतच्छव्दिविश्वान्यृपिरैवतच्छन्दांसि हिजियत् अञ्चषद्मु-कभा ज्ञ यथासंस्थम् M. M. notes that in the Rigvidhana the reading is हिरण्यादि. He keeps हिरण्यानि here with his MSS. of Sayana. अन्यान् (Ulwar MS.) is the reading of M. M.'s MSS. A, Ca, and the only other variant presented by his MSS. is धान्यान्. Rigvidhana is said to have धान्या. M. M. धान्यं. गावोधान् (Ulwar MSS.) is the reading of all the MSS. of Sayana. Rigvidhana गा अधान् which M. M. prints. Rigvidhana अञ्चाविकान्.

## Verse 1.

## PADAPATHA:

वि उषाः आवः दिविश्जाः ऋतेनं आविःश्कृण्वाना मृहि-मानं आ अगात् अपं बुहंः तमः आवः अर्जुष्टं अगिरःश्तमा पृथ्याः अजीगिरितिं ॥ १ SATANA:

इयमुणाः हितिजाः अन्तिरिक्षे प्रादुर्भूता ति आवः व्योच्छत् । विभातं कृत -वर्तीत्वर्यः । विसिनिवासवाच्यत्र विपूर्वो व्युच्छने भवेत् । छन्दस्यिप दृश्यत इत्यादा वृधिमहणस्य विध्यन्तरोपसंमहणार्थत्वादन जादेरप्याडागमः । हल्-ङघाटभ्य इति लोपः। सैवोषाः ऋतेन तेजसा महिमानं स्वमहत्त्वमाविष्कृण्वाना आ अगात् आगतवती। आगत्य च द्रुह अस्मद्द्रोग्धृन जुष्टं सर्वेषामित्रयं तमश्च अप आवः अपवृणोति । कि च आङ्गिरस्तमा अङ्गेर्गत्यर्थादिद्वराः गन्दतमा पथ्याः पद्वीः अजीगः उद्विरित । प्राणिनां व्यवहाराय प्रकाशयतीत्वर्थः ।। Notes:

1. आवः (वि). 3rd pers. sing. aor. ind. of वृ. It is the same form as आवः (अप) in the second line of the verse. For the lengthening of the augment (Whitney, 585) and the alternative sandhi (आवे दिविज्य and आवर्जुष्टम्, Pada text in both cases आवः) Roth refers to the Rigveda Pratisakhya i, 23, and the Atharvaveda Pratisakhya, ii, 44.

Sayana was familiar with the proper explanation of the form, which occurs frequently. Compare his note on i, 92, 4 गावो न वर्ज व्युषा आवर्तमः Pada text आवरित्यावः. Sayana, तमः अन्धकारं व्यावः विवृतमपप्रिष्टमकरोत् ..... आवः वृज् वरणे लुङ मन्त्रे घसेति च्लेर्नुक् । गुणे इल्ङ्याभ्य इति लोपः । जन्दस्यपि दृश्यत

<sup>1</sup> M. M. दिन्यन्तरिक्षे. 2 M. M. adds सता. 3 Bomb. MS. औच्छत्. 4 M. M. विभानं. 8 Bomb. MS. प्रकाशनायेत्यर्थः.

इत्यादागमः. The difficulty in the first case of the word here is that there is no accusative.

2. ऑगरस्तमा. Compare Sayana on i, 31, 2, where the same epithet is applied to Agni, हे अम्ने त्वं प्रथमः आदः अद्गिरस्तमः अतिशयेनाङ्गिरा भूत्वा. On i, 75, 2 his note is, हे अङ्गिरस्तम अतिशयेनाङ्ग्नादिगुणयुक्त यद्य अङ्गिरसां वरिष्ठ.

## Verse 2.

PADAPATHA:

महे नः अद्य सुवितायं बोधि उर्षः महे सौभंगाय प्र यंधि चित्रं रियं यथसं धेहि अस्मे इति देवि मर्तेषु मानुषि श्रवस्युं ॥ २

SAYANA:

अद्य नोस्माकं महे महते स्विताय स्रखप्राप्तये स्रखगमनाय वा बोधि भव। किंच हे उषः महे महते सौभगाय सोभाग्याय प्र यन्धि प्रयच्छ अस्मान्। किंच चित्रं चायनीयं यशसं यशोयुक्तं रियं धर्न धेहि धारय अस्मे अस्मास् । हे मानुषि मनुष्यिते हेवि मर्त्येषु अस्मास् अवस्युं अन्नवन्तं पुत्रं धेहीत्यनुषद्भः।।

- 1. बोधि. Sayana refers this form sometimes to क्यू sometimes as here to म. Roth following Westergaard is disposed to look on it in all the passages in which it occurs as a form of मृ. Even in x, 83, 6, उन बोध्यापे:, where alone the connection with इस्र seems to him to be called for, he would like to read a vocative आपे and construe बाधि (from मू) as in i, 76, 4. Delbrück, Altindische Verbum, p. 37, derives it from इस in nine places in all (i, 131, 6; iii, 14); iv, 3, 4; v, 24, 4; vi, 21, 5; viii. 43, 27; viii, 44, 22; x, 83, 6—Delbrück suggests a reading आव:—x, 167, 2). Grassmann translates 'Awake' here and (Dictionary) compares v, 79, 1 महे नो अब बोधवोषो रावे दिवित्मती.
- 2. यंदि. Pan. vi, 4, 103, schol. (Roth). The usual construction of the root with प is the accusative of the thing and the dat. gen. or voc. of the person.
- 3. भवस्यं. Compare this word as it occurs in other passages of the Rigveda, i, 55, 6, स हि भवस्युः सदनानि कृत्रिमा क्ष्मया वृधान ओजसा (विनाज्ञान्यन् (Said of Indra. Sayana, भवस्युः अत्रं यज्ञो वात्मन इच्छन् &c. v, 56, 8, रथं नु मारुतं वयं भवस्युमा हुवामहे. Sayana, भवस्युं अन्नेच्छुं). viii, 94, 1, गौधयति मरुतां भवस्युमाता मधोनां। युक्ता वही रथा. Sayana भवस्युः अने कामयमानाः

¹ Bomb. MS. omits सुखगमनाय वा.

The only other form is भवस्यतः which, however, occurs sixteen times. Compare for example i, 48, 3, उनासीषा उच्छाच न देवी जीरा तथानां । ये अस्या आचरणेषु दिश्ररे समुद्रे न भवस्यतः Sayana, तथिमेरणे दृष्टान्तः भवस्यते धनकामा समुद्रे न यथा समुद्रमध्ये नावः सज्जीकृत्य भेरयन्ति तद्दत् भवस्यतः भूयते इति भवः धनम् Roth gives two words भ्रतस्य one in the sense of 'praising' and the other in that of 'quick moving.'

# Verse 3.

# PADAPATHA:

एते त्ये भानवं दुर्शतायाः चित्राः उषसं: अमृतांसः आ
अगुः जनयंतः दैव्यांनि वृतानि आश्वृणंतः अंतरिक्षा वि
अस्थुः ॥ ३

# SAYANA:

दर्शतायाः दर्शनीयायाः प्रकाशयुक्तायाः उषसः एते पुरो दृदयमानाः रये ते प्रसिद्धाः चित्राः आश्वर्यभूताः अमृतासः अमरणाः भानवः रद्भयः आ अगुः आगच्छन्ति । कि कुर्वन्तः । दैञ्यानि देवानां सबन्धीनि व्रतानि कर्माणि जनयन्तः उत्पादयन्तः । अन्तरिक्षा अन्तरिक्षाणि आपृणन्तः आपृर्यन्तः । एकस्यैवान्ति-रिक्षस्य वायुनेघपक्षिणामालम्बनोपाधिना त्रिविधत्वम् । अतो बहुवचनमुपपन्नम् । एवं कुर्वन्तो भानवः वि अस्यः विविधं तिष्ठन्ति प्रसर्गन्तः ॥

# Notes:

- 1. त्ये. Pronounce ti-e.
- 2. जनयन्तो दैन्याँनि नत्तानि (Pronounce, daivi-ani vratani). 'Bringing to life (again) the works of the gods.' Compare स्वर्जनंती No. 8 verse 4 (Note p. 131).

### Verse 4.

#### PADAPATHA:

एषा स्या युजाना प्राकात पंचे क्षितीः परि सद्यः जि-गाति अभि अपदयंती वयुनां जनांनां दिवः दृद्दिता भुवंनस्य पत्नी ॥ ४

M. M. adds अमथराः, <sup>3</sup> M. M. adds अमथराः, <sup>3</sup> M. M. adds तदनुक्लप्रकाशप्रदानात्तदुत्पादकत्वमेषाम्.
 <sup>4</sup> प्रसर्ग्त is from Ul. MS. M. M. and Bomb. MS. सर्ित. See M. M's. V. L.

एषा स्या सा उषाः पराकात् दूरहेशात् दूरे स्थितापि युजाना उद्योगं क्रुर्वाणा प्रका-शाय पञ्च क्षितीः निषादपञ्चमाश्वत्वारों वर्णाः तान् । सद्यः परि जिगाति परिय-च्छति । कि क्रुर्वता । जनानां प्राणिनां वयुना प्रज्ञानानि अभिपद्दयन्ती साक्षि-त्वेनावलोकयन्ती । कीदृशी सा । दिवो दुहिता दुहिद्दस्थानीया अवनस्य भूतजातस्य पत्नी पालयित्री परि जिगातीत्यन्वयः॥

### Notes:

- 1. युजाना. 'Yoking her horses.' Compare verse 6.
- 2. पंच श्वितीः. It is clear from the context that the quick approach of Ushas to five communities lying apart from each other is intended. Compare परि यानाश्येनी यति (sc. अधाः सूर्यस्य) सदः No. 3 verse 3. This of itself would negative Sayana's explanation. For the real meaning of the expression see note on No. 7 verse 8 (p. 125).
- 3. वयुना. Perhaps 'customs' or 'deeds.' Compare i, 145, 5 व्यमवीहयुना मर्त्येभ्यः. Sayana, वयुनानि प्रज्ञानान्यनृष्टेय ज्ञानानि व्यमवीत् विशेषेण मवीति उपिदश्चिति.

# Verse 5.

## PADAPATHA:

वाजिनीं ज्वती सूर्येस्य योषां चित्र असंघा रायः ईशे वसूनां ऋषिं अस्तुता जुरयंती मुघोनीं उषाः उच्छति वहिं अभि: गृणाना ॥ ५

#### SAYANA:

वाजिनीवती बहूना । यद्यप्युषोनामैतत्त्रथापि चित्रामघेत्यस्याप्युषोनामकस्य पृथाग्विद्यमानत्वादत्रेको योगरूढोवगन्तव्यः । सूर्यस्य योषा योषित् चित्रामघा विचित्रधना रद्दस्याख्यधना वा रायः धनस्य वसूनां देवमनुष्यादिसर्वाश्रयाणां धनानां च ईश्चे ईष्टे । अथवा वसवः वासका रद्दमयः। तेषामपीष्टे । ऋषिष्टुता ऋषिशिः स्तुता जरयन्ती प्राणिजातानि । उषाः खलु पुनः पुनरावर्तमाना प्राणिनामायुः

¹ M. M. निषादपञ्चमांश्वतुरो वणान्. His MSS. A, Ca, B 1 चतुरो वणोः. His MS. B 4 the reading we have given from the Ulwar MS. ³ M. M. omits Uरिगच्छाते. ³ Bomb. MS. omits this sentence. ⁴ M. M. विश्वित्रश्माख्यधना from his MSS. A, Ca, B. 1 (writing रिश्माख्य ). His MS. B. 4 with us (writing रिश्माख्य ). In this alternative explanation of चित्राम्घा चित्र is explained by रिश्म. ⁵ M. M. adds अविशिष्टस्य तस्य. ⁵ Bomb. MS. omits this second explanation.

क्षपयति । मघोनी धनवती उषाः बद्धिभः कर्मवोदृभिर्वत्रमानेर्गृणाना स्तूयमाना उच्छति विभावं भक्षोति ॥

#### NOTES:

- 1. बाजिनीवनी and चित्रामधः are both given in the list of synonyms for धवः Nigh. i, 8. One or the other must be taken here, Sayana says, in that secondary sense, the other being taken as an adjective.
- 2. जरयंती: Roth compares i. 92, 10, मर्नस्य देवां जरयंत्यायुः (said of Ushas); i, 124, 10; i, 179, 1 उपने जरयंती:

# Verse 6.

## PADAPATHA:

# SATANA:

युतानां योतमानामुषसं वहन्तः धारवन्तः अरुषासः आरोचमानाः चित्राः चाव-मीवाः अश्वाः प्रति अदृश्रन् प्रतिदृद्वन्ते।सा च उषाः ग्रुशा दीप्वमाना विश्विषिद्या बहु-रूपेण रयेन बाति सर्वेत्र गच्छति विधते परिचरते बनाव रह्यं रमणीवं धनं विधाति स्वाति च ॥

#### NOTES:

- 1. अइअन Whitney 834 b.
- 2. विभिषिज्ञा. The word occurs only here and in vii. 57, 3, where it is an epithet of the Maruts. Sayana, विभिष्ज: न्यानदीनय:.

# Verse 7.

# PADAPATHA:

सुत्या सुत्येभिः मृहृती मृहत्वभिः देवी देवेभिः युज्ता यजेतेः रुजत् दृळहानि दर्दत् युक्तियाणां प्रति गार्वः युषसै बावुदांतु ॥ ५

<sup>·</sup> M. M. विभानं.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ulwar MS. omits धनम्.

सत्या अन्यैरबाध्या महती पूजनीया प्रवृद्धा वा गुणैः देवी द्योतमाना यजता य-जनीया उषाः सत्येभिः सत्यैः महिंद्धदेविभिः देवैः यजनैः यजनीयैः सहिता सती वृद्धहानि अत्यन्तिस्थराणि तमांसि रुजत् भिनिस्त उक्षियाणां गोनामैतत् । उस्मा-विण आसां भोगा इति च्युत्पत्तिः । तासां संचाराय प्रति देवत् प्रति ददाति । सा-मध्यात्प्रकाशमित्यर्थः । अथवा उन्निया गा दवत् । ददाति स्तोत्वभ्यः । कि च गावः उपलक्षणमेतत् । सर्वेपि तमोषरुद्धाः प्राणिन उषसं वावशन्त उशन्ति कामयन्ते विशेषेण गवां प्रभति संचारार्थमुषसोपेक्षितत्वात्तासां प्राधान्येनोक्तिः ॥

सत्या सत्योभि: &c. Compare the note on the double use of धृतवत No. 2 verse 6 (p. 67).

## Verse 8.

PADAPATHA:

नु नः गोऽमंत् वीरऽवंत् धेहि रत्नं उर्षः अश्वं अव पुरु-ऽभोजः अस्मे इति मा नः बर्हिः पुरुषतां निदे कः यूयं पात स्वस्ति भिः सदां नः ॥ ८

SAYANA:

हे उषः नु नीस्मभ्यं गोमत् बहुभिर्गीभिर्शुक्तं वीरवत् वीरैः पुत्रैरुपेतमश्वावत् अश्वेरुपेतं' रत्नं रमणीयं धनं पुरुभोजः बहुत्तं च अस्मे अस्मास् धेहि देहि । पारुभे-दादस्मे हित पुनरभिधानम् । नोस्माकं बर्हियंतं पुरुषता पुरुषतायां पुरुषसमूहेषु अस्मत्सहृगोष्वित्यर्थः । निदे निन्दायै मा कः मा कार्षाः। यथा ते निन्दन्ति तथा मा कुर्वित्यर्थः ॥

# No. 23.

Mandala VII.

SUKTA 83.

SAYANA:

युवां नरेति दशर्चे त्रयोदशं सूक्तं विसष्ठस्यार्षे जागतं मैत्रावरूणम् । युवां नरे-त्यनुक्रान्तम् । आभिप्रविकेषुक्थ्येषु स्तोमवृद्धी प्रशास्तुरिदं सूक्तमावापार्यम् । सूत्रितं च । युवां नरा पुनिषे वामिति ( Asvalay. vii, 9 ) ॥

¹ Bomb, MS. omits प्रवृद्धा वा गुणै: <sup>8</sup> M. M. omits देविभे: <sup>8</sup> M. M. यज-वैरुक्तलक्षणै: किरणैनिपातभाग्भिः अन्यैदेविने. <sup>6</sup> Bomb, MS. omits the second explanation. <sup>8</sup> Bomb, MS. omits this sentence.

<sup>&</sup>lt;sup>®</sup> Bomb. MS. omits वीरै: <sup>7</sup> M. M. omits अधावत् अधेर्पतं. <sup>®</sup> Bomb. MS. omits this clause. <sup>®</sup> Bomb. MS. omits this clause.

#### Note:

Roth subjoins a note to the translation of this hymn in the Siebenzig Lieder which I translate.

"The hymn is historical and speaks of a victorious contest—often referred to—which was waged by Sudas, king of the Tritsus, against ten confederate princes. The Vasishthas are the family priests of Sudas. In this song of thanksgiving they ascribe the victory of Sudas to their own effectual intercession for him with Indra and Varuna, and to the mighty help vouchsafed by these gods. Verse 8 appears to be the original close of the poem. Verse 10 is common to this hymn with vii, 82 (the preceding one)."

Grassmann would take the hymn somewhat differently. "As you helped Sudas before" (verses 4 and 6 to 8) so help us now in the fight that is imminent (verses 1 to 3 and 5).

# Verse 1.

### PADAPATHA:

युवां नृरा पदयमानासः आप्ये पाचा गृब्यंतेः पृथुअपदीवः युयुः दासां च वृत्रा हृतं आर्याणि च सुन्दासं इंब्रावृह्णा अवसा अवृत्ते ॥ ९

# SAYANA:

हे नरा नितासिन्द्रावरुणी छुवां षष्ठचयें द्वितीया छुवयोः आप्यं बन्धुभावं पदय-मानासः पन्यन्तः छुष्मद्वान्धवलाभार्थितः गव्यन्तः मा आत्मन इच्छन्तैः यज्ञमानाः पृथुपर्शवः पृथुवित्तीणः पर्शुः पार्थात्थि वेषां ते तथोक्ताः विस्तीणां अ-पर्शुहस्ताः सन्तः पाचा प्राचीनं यद्युः बहिराहरणार्थे गच्छन्ति ।पर्थादिना बहिरा-च्छित्यते।तथा च तेत्तिरीयक्षम् ।अश्वपर्था बहिरच्छैतीति ।हे इन्द्रावरुणी युवां ससा-नि उपक्षपयित्रीणि च वृत्रा वृत्राणि आवरकाणि शत्रुजातानि आर्थाण च. कर्मानुष्ठानपराणि च शत्रुजातानि हतं हिस्तम् । अपि च सुदासं अस्मधाङ्गवि-तरसंत्रं राजानमवसा रक्षणेन सार्द्धमेवतमार्गच्छतम् ।।

# Notes:

1. युवां and आध्यं are in the same construction after प्रयमानासः, 'To you looking—to your kindness.' Ludwig refers the clause to the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bomb. MS. omits विस्तीणीश्वपशुंहस्ताः सन्ताः. <sup>2</sup> Ul. MS. बहिराघ्धौतीति (sio) M. M. बहिराच्छयतीति. Bombay MS. omits. <sup>3</sup> Bomb. MS. omits this clause. Ul. MS. पर्थोदि (sic). M. M. पर्थोहि. <sup>3</sup> M. M बहिराच्छचतीति. See his V. L. Ul. MS. बहिराछचीतीति

enemies of Sudas, 'Though they saw that Sudas had you for his friends, yet they pressed forwards.'

- 2. पाचा. 'Forwards.' The inst. sing. of पांच् used as an adverb. Roth compares ii, 26, 4 यो अस्त्रै इच्येर्घृतवद्भिरविधन्य तं पाचा वयति बद्यावस्थातिः. Sayana, पाचा पाचीवेव मार्गेच.
- 3. ग्रम्बतः. Only the participle occurs. I translate Roth's article on the word. गम्य (denom. from गो), गम्यति 'to be desirous of getting cattle,' Vopadeva, 21, 2. From this root the participle गञ्चन्त, । 'desirous of getting cattle ': गौरसि वीर गव्यते [cf. the clause which follows अधे अधायते भव ] vi, 45, 26; vii, 32, 23; ते गब्यता मनसा हभ्रमञ्जं गा येमानं परि षंतमाई । वि बनः iv, i, 15; गञ्यन्तः, अधायन्तः, वाजयंतः, जनीयंतः v, 17, 16. 2, 'ardently desiring:' एतायामीप यव्यंत इंद्रम् [Sayana, देव: परस्परमेवं कर्थयन्ति । हे देवा गन्यन्तः पणिनामकेनासुरेणापहता अस्मदीया गाः प्राप्तमिच्छन्तो युयं एत आगच्छत युष्माभिः सहिता वयमिन्दं गवानयनक्षमं उपायाम प्राप्तवामी i. 33. 1 : नि. गव्यता मनसा सेट्रार्कैः कृण्वानासी अमृतत्वाय गातुम iii, 31, 9, 3, 'eager for battle' गर्ध्यता हा जना Sayana, गव्यन्ता गामारमन इच्छन्ती गोञ्जन्दात्सुप आत्मनः स्यच् वान्तो यि पत्यय इत्यवादेश्वः स्वर्यन्ता स्वर्गे यन्ती गन्तुमुयुक्ती हा अना ही आयापतीः रूपी अनी ] i, 131, 3 ये गन्यता मनसा सनुमाद्भुः [Sayana, गन्यता श्रभूणां या इच्छता] vi, 46, 10; प्राचा गब्यन्तः प्रथपन्नेवी ययः vii, 83, 1 [our passage]; रथ [Sayana, रथं रहणं गब्यन्तं गा इच्छन्तं यं स्तातारम !] viii, 2, 35; प्र सेनानीः श्ररो अप्ने रथानां गम्यत्रोते [Sayana, गव्यन् स्वत्रुणां गा इच्छन् । यहा यजमानानां पश्चादिकमिच्छन् ] [ix, 96, 1.]
- 4. १९५५ का. 'With broad axes.' The word occurs only here. Sayana gives two explanations of qui rendering it by quites and by any and the latter is an implement in the form of a horse's head which was used for cutting the sacrificial grass. (Taitt. Brahm. III, 2, 2, the passage quoted by Sayana). Ludwig pronounces the meaning 'with broad axes' to be quite impossible on the ground that the axe does not play in the Rigveda the part it does in the Mahabharata. He takes the word to be a proper name 'the Prithus and the Parsus.'

## Verse 2.

#### PADAPATHA:

यत्रं नरं: संध्ययंते कृतक्ष्वंजः यस्मिन् आजा भवंति किं चन प्रियं यत्रं भयंते भुवंना स्वःब्हर्ताः तत्रं नः इंद्रावु-रुणा अधि वोचतं ॥ २

यत्र यस्मिन् संप्रामे नरः मनुष्याः कृतभ्यत्रः रिष्ठ्रतभ्यत्राः समवन्ते बुद्धार्थे संगच्छन्ते यस्मिश्वात्रा आजी युद्धे चनेति निपातद्वयसमुद्दायो विभक्त योजनीयः किं च किमिप प्रियमनुकूलं न भवति । अपि तु सर्वे दुष्करं भवति । यत्र च बुद्धे भुवना भुवनानि भूतजातानि स्वर्वृद्धाः शरीरपातादूर्ध्वे स्वर्गस्य द्रष्टारो वीराश्वा भवन्ते विभ्यति तत्र तादृशे संप्रामे हे इन्द्रावरुणौ नोस्मानिध वोचतमस्मस्पद्मपातवचनौ भवतम्।।

#### NOTE:

यस्मित्राजा भवति कि चन पियं. Ludwig accepts Sayana's explanations 'in the fight where nothing is pleasant.' Grassmann 'where all that is dear is at stake.'

# Verse 3.

### PADAPATHA:

सं भूम्याः अताः ध्वसिराः अदृक्षतः इंद्रावरुणा दिवि घोषः आ अरुहुत् अस्थुः जनानां उपं मां अरातयः अविक् अवसा हुवनु अथुता आ गृतुं ॥ ३

#### SAYANA:

है इन्द्रावरुणी भूम्या अन्ताः पर्यन्ताः ध्वसिराः सैनिकैध्वस्ताः समदृक्षत संदृश्यन्ते। तथा विवि खुलोके घोषः सैनिकानां शब्दश्च अरुहत् आक्रदोभूत्। जनानामस्मदी-वानां अरातयः शश्वयः मामुपास्युः उपस्थिताः। एवं प्रवर्तमानेस्मिन्युद्धे हे हवनश्वता आह्वानशीलाविन्द्रावरुणी अर्वागस्मदिभमुखम् अवसा रक्षणेन सह आयत-मागच्छतम् ॥

# NOTE:

It seems better to take जनानां of the foes of Sudas than as Sayana does, of his warriors 'जनानागरातयः is either' the enmity of the peoples, or 'my enemies among the peoples.'

#### Verse 4.

#### PADAPATHA:

इंद्रीवरुणा वधनीभिः अप्रति भेदं वन्वंती प्र सु्दासं आवतुं ब्रह्माणि एषां शृणुतं हवीमिन सत्या तृत्सूनां अभवत् पुरःश्रहितिः ॥ ४

¹ From Bomb. MS. Ul. MS. and M. M. बीताश. Compare M. M.'s Varietas Lectionis.

हे इन्द्रावरुणा इन्द्रावरुणी वधनामिर्वधकरैराहुधैः [अप्रति ] अप्रतियतं अप्राप्तं भेवं एतत्संतं स्वासः सनुं वन्वन्ता हिंसन्ती बुवां स्वासं सोमनं दशवीति स्वाः एतत्संतं मम वाक्वं राजानं प्रावतं प्रकर्षेणारक्षतम् । एषां हत्सूनां मम वाक्वानां मसाणि स्तोत्राणि मृणुतमञ्जूतम् । कहा । हवीमिन आहूवन्तेस्मिन्दुद्धार्यं परस्प-रिमित हवीमा संप्रामः सस्मिन् । वस्मादेवं तस्मात् हत्सूनामेतत्सं हानां मम वाक्वानां प्ररोहितिः मम पुरोधानं सत्या सत्यफलमभवन् तेषु वन्मम पौरोहित्वं सत्सफलं जातमित्वर्यः ॥

#### NOTE:

अमति. 'Irresistibly.' An adverb. Compare vii, 99,5 इथी अमत्य-धुरस्य ब्रीरान्.

# Verse 5.

#### PADAPATHA:

इंद्रांवरुणी अभि आ तुपंति। मा अघानि अर्थ: वृनुषां अरांतयः युवं हि वस्त्रः उभयस्य राज्यः अर्ध स्म नः अवृत् पार्थे दिवि ॥ ५

#### SATANA:

हे इन्द्रावरुणी अर्थः अरेः घत्रोः संबन्धीनि अघानि आइन्तृण्वाबुधानि मा मा-मभ्या तपन्ति अभितो बाधन्ते अपि च वनुषां हिंसकानां मध्ये अरातवः अभिगम-नग्गीलाः ग्रववश्च मामि तपन्ति । युवं हि युवां खलु उभवस्य पार्थिवस्य हिम्बस्य वस्यः वसुनो धनस्य राजयः ईशाये । राजतिरैश्ववंकर्मा । अध स्म अतः कारणात् पार्वे तरणीये दिवे दिवसे बुद्धहिने नोस्मानवतं रस्रतम् ॥

#### Note:

वस्व डभयस्य. 'The wealth of both sides,' compare the next verse.

# Verse 6.

#### PADAPATHA:

युवां हृवंते उभयांसः आजिषुं इंद्रं च वस्तः वर्षणं च सातये यत्रं राजंशीः दशशीः निश्वाधितं प सुश्दासं आवेतं तृत्खंशीः सह ॥ ६

<sup>1</sup> Ul. MS. संग्रामः तस्मिन् यस्मात्-

उभवासः उभविषाः स्रुवाःसंज्ञो राजा एतत्सहावमृतास्त्रत्सवश्च एवं द्विप्रकारा जनाः आजिषु संपानेषु इन्द्रं च वरुणं च ग्रुवां हवन्ते आहुवन्ते । किमर्यम् । वस्तः धनस्य सातवे संभजनार्यम् । वस्र वेष्वाजिषु इत्तिर्वशसंख्वाकैः राज्ञभिः श्रुभृतैः नृषैः निवाधितं नितरां हिसितं सुवासं स्रुव्हिः सह वर्तमानं प्रावतं हुन्धं वक्षेणास्कृतं तेष्वाजिष्टवस्यन्यवः ॥

# Verse 7.

# PADAPATHA:

दर्श राजीनः संश्रीताः अयेज्यवः सुश्दासं इंद्राव्रुणाः न युयुधुः सत्या नृणां अद्मश्सदां उपंश्स्तुतिः देवाः एषां अभवन् देवश्हृतिषु ॥ ७

#### SAYANA:

हे इन्द्रावरुणी [१श] दशसंख्याकाः राजानः सुशसः शत्रवः सिताः संगताः परस्परं समवेताः अयुष्यवः अयजमानाः एवभूतास्ते सुशसं एतस्संज्ञमेकमि रा-जानं न युक्षुशुः न संप्रजद्दः युवाभ्यामनुगृहीतं।प्रहतुं न शेकुः । तशनीमधसदाम-धानि अते हिविष सीदन्तीत्यदासद ऋत्विजः । हिविभिर्युक्तानां नृणां यज्ञस्य नेतृणा-मृत्विज्ञामुपस्तुतिः स्तोत्रं सत्या सफलाभूत्। अपि च एषां देवहतिषु देवा ह्वन्तः एष्विति देवहत्यो यज्ञाः तेषु सर्वे च देवा अभवन् युष्मदनुमहात्मादुर्भवन्ति ॥

# Verse 8.

## PADAPATHA:

दाता आते परिष्यत्ताय विश्वतः सुद्धासे दंदावरुणी आती-सृतं श्वित्यंचेः यत्रं नर्मसा कुर्पार्दनेः धिया धी श्वेतः असी-पंत तृत्सेवः ॥ ८

#### SAYANA:

हे इन्द्रावरुपी वाशराज्ञे वश्यशब्दस्य छान्वसो विर्धः विभक्तिव्यत्यः दश्यश्री राज्ञभिः श्रश्चभृतैः विश्वतः सर्वतः परियत्ताय परिवेष्टिताय सुवासे राज्ञे अधिकितं वलं प्रायच्छतं यत्र यस्मिन्देशे श्वित्यद्धः श्वितं श्वेत्यं नैर्मेल्यमञ्चन्तो गच्छन्तः कपर्विनः जटिला धीवन्तः कर्मभिर्युक्तास्त्रत्यवः वसिष्ठशिष्याः एतस्तंज्ञा श्वात्वज्ञः नमसा हविलक्षभेनान्नेन धिया स्तुत्या च असपन्त पर्यचरन् तस्मिन्देशे द्धवां तस्मै राज्ञे वलं प्रायच्छत्मित्यर्थः ॥

# Note:

अशिक्षतं. See note on श्राम No. 21 verse 3 (p. 186).

## Verse 9.

PADAPATHA:

वृत्राणि अन्यः संब्ध्येषुं जिन्नते वृतानि अन्यः अभि
रक्ष्ये सदो हवामहे वां वृष्णा सुवृक्तिअभः अस्मे इति
इंद्राव्रुणा शमे युच्छृतं ॥ ९

SAYANA :

हे इन्द्रावरुणी दुवयोरन्य एक इन्द्रः वृत्राणि शत्रून समियेषु संमामेषु जिन्नते हिन्ते । अन्य एको वरुणः सदा सर्वदा व्रतानि कर्माण अभि रसते अभितः सर्वतो रसति । हे वृषणा कामानां वर्षिताराविन्द्रावरुणी तथाविधी वां युवां सृतृक्तिभिः स्प्रवृत्ताभिः स्तुतिभिः हवागहे आह्नवामहे । आहूती च युवामस्मे अस्मभ्यं सर्वे सुलं सच्छतं इत्तम् ॥

# Verse 10.

PADAPATHA:

अस्मे इति इंद्रेः वर्षणः मित्रः अर्युमा सुम्रं युच्छुंतु महि दामें सुष्पर्यः अवुभं ज्योतिः अदितेः ऋतु श्वृधः देवस्य स्रोकं सुवितुः मनामहे ॥ १०

SAYANA:

अस्मे अस्मभ्य इन्द्रावयः सुझं खोतमानं धनं यच्छन्तु प्रयच्छन्तु तथा महि महत् सप्तथः सर्वतः प्रयु विस्तीर्णे शर्म गृहं च प्रयच्छन्तु । अपि च ऋतावृधः ऋतस्य बह्मस्य वर्षेवित्र्याः अवितेरतीनाया देवमातुः ज्योतिस्तेजन्य नोस्माकमवश्रं अहिंसकमस्तु । वयं च देवस्य शनादिगुणयुक्तस्य सवितुः सर्वस्य प्ररेकस्य झोकं स्तोतं मनामहे ज्ञानीमः कुर्म इत्यर्थः । यहा देवेन सवित्रा अस्मभ्यं देवं झोकं यशः मनामहे याचामहे ॥

Note:

This verse is repeated here from vii, 82. I have given Sayana's note on that passage. The MSS. either omit the note here, or give an abstract of it.

# No. 24.

MANDALA VII.

SUKTA 86.

SAYANA:

धीरा व्यस्वेत्यष्टर्चे षोडशं सूक्तं विसष्ठस्वार्षे त्रेष्टुनं वरुपदेवत्वम् । तथा चानु-क्रान्तम् । धीराष्टी वारुणं हेति । गतो विनियोगः॥

### Verse 1.

#### PADAPATHA:

धीरा तु अस्य माहिना जनूषि वि यः तस्तर्भ रीदंसी इति चित् उर्वी इति प नाकं ऋष्वं नुनुदे बृहंते द्विता नक्षत्रं प्-प्रथत च भूमे ॥ १

# SATANA:

अस्य वरुणस्य अनूषि जन्मावि महिना महिन्ना हु सिमं धीरा धीराणि धैर्ववन्ति भवन्ति । यः वरुणः दर्वी विस्तीर्णे रोवसी चित् द्यावापृथिष्याविषि वि तस्तम्भ विविधं स्तब्धे स्वकीये स्थाने स्थिते अकरोत् । यश्च बृहन्तं महान्तं नाकमाहित्यं नसन् च म्हप्तं वर्षेनीयं दिता हैभं प्र नुनुदे पेरयित स्म । अहिन सूर्ये दर्शनीयं प्रेरयित रानौ नक्षत्रं तथेति हिपकारः । भूम भूमि च यः प्रथत् अमयवत् विस्ता-रितवान् सस्यास्य वरुणस्येत्यन्वयः ॥

## NOTES:

- 1. श्रीरा त्वस्य महिना जन्भि वि यः. &c. It is a question whether अस्य goes with जन्भि as Sayana takes it, or with the nearer महिना. The latter construction seems preferable. 'The peoples endure by the might of him who,' &c. But Max Müller, Roth and Grassmann all join अस्य जन्भि and translate 'his works.' Ludwig construes as I do, but he makes धीरा mean wise. For the instrumental महिना see Whitney 425e.
- 2. वि यस्तस्तम्भ रोदसी चिदुर्वी. 'Who stemmed asunder the wide firmaments.' Max Müller. Heaven and Earth, referred to individually in the line which follows.
- 3. प...नुन्दे. 'Lifted on high,' Max Müller. 'Set in motion' Grassmann and Ludwig. Perhaps 'beat out' as a goldsmith beats out a piece of metal.
- 4. Ran. This seems to mean 'and also' here. 'Apart' Max Müller. Roth makes the word a particle of asseveration (= Gr. ônra.) Grassmann connects the two meanings. "A particle of emphasis, in some such sense as that in which we repeat a statement to denote that it is absolutely certain."
- 5. पत्रथच भूम. This is, as Sayana takes it, a clause by itself, as the accent of the verb shows (Ludwig).

## Verse 2.

PADAPATHA:

उत स्वयां तुन्वां सं वृद्दे तत् कृदा नु अंतः वर्रणे भुवा-नि किं मे हृव्यं अहंणानः जुषेत् कृदा मृळीकं सुअनाः अभि रुयं ॥ २

## SAYANA:

वरुणं ग्रीत्रं विरुक्षमाण ऋषिरनया वितर्कवति । उतिति विचिकित्सावाम् । उति किं स्ववा तन्त्रा स्वीयेनात्मीयेन घेरीरेण सं वहे सहवहनं करोमि । आहोस्वित् तत्तेन वरुणेन सह संवहे । कहा नु कहा खलु वरुणे हेवेन्तर्भुवानि अन्तर्भूतो भवानि । वरुणस्य चित्ते संलग्नो भवानि । अपि च मे महीबं हब्बं स्तोचं हिवर्ष अहु- लानः अकुथ्यन् वरुणः किं केन हेतुना जुपेत सेवेत सुमनाः ग्रोभनमनस्कः सन्नदं कहा कहिमन्काले मुळीकं सुख्यितार वरुणमानि स्थं अभिपद्वेवम् ॥

# NOTES:

- 1. उत त्वया तन्वास्यं वदे तत्. 'And I muse thus with myself.' With तन in the sense of self we may compare the Homeric use of aurous 'vessel' for bodies II. I. 4.
- 2. करा न्यन्तरं से मुनानि. 'When shall I stand before Varuna?' The words themselves here would of course bear a reference to absorption with Varuna, but the context seems to point clearly to the simpler meaning. 'How can I get unto Varuna?' Max Müller. 'How can I get near Varuna?' Siebenzig Lieder 'When shall I be united (in friendship) with Varuna?' Ludwig. 'When shall I be united with Varuna?' Grassmann.
- 3. कदा मृळीकं सुमना अभिक्यम्. 'When shall I, glad at heart, see him propitiated.' मृळीक: and सुमना: are the complements of each other (Ludwig). Or मृळीकं may, as Roth and Grassmann take it, mean his mercy.

#### Verse 3.

#### PADAPATHA:

पृच्छे तत् एनंः वृष्णु दिदृक्षुं उपो इति एमि चिकितुषंः विश्वच्छं समानं इत् मे कवर्यः चित् आहुः अयं हु तुभ्यं वर्षणः हृणीते ॥ ३

<sup>1</sup> Bomb. MS. omits these two clauses.

हे वरुण सरेनः पाप पृच्छे त्वां पृच्छामि । विदृशु छान्दसः सुलोपः । इट्टमिच्छ-लहं येन पापेन हेतुना त्वदीयैः पादीर्वद्धोस्मि पृष्टः सन् तत्पापं कथम । अहं विप्रच्छं विविधं पर्दुं चिकितुषः विदृषो जनानुपो एमि उपागाम् । ते कवमित्रत्व कान्त्वदिश्चेनो जनाभ ने महां समानमित् समानमेव आहः अकथमन् । बहाहु-स्तराह । हे स्तोतः सुभ्यमयं ह अयमेव घरणो हणीते कुभ्यतीति । अतः कोधं परित्यज्य अस्मान्याग्नेभ्यो मोचय ॥

#### Notes:

1. दिन्स्पो. A Vedic sandhi preserved in the written text. Below, verse 4, we have in तुर इयम्, which must be pronounced तुरेयम् a similar sandhi, which has been corrected in the written text. Compare notes 2 and 5 on No. 6 verse 5 (p. 111) and the note on verse 9 of No. 6 (p. 114). Ludwig believes दिन्स here is a locative plural of an adjective दिन्स, and that it corresponds to शिक्तिन् in the following line.

2. विश्चक्रम्. A vedic infinitive, Whitney para. 970 a.

# Verse 4.

#### PADAPATHA:

कि आर्गः आस वरुण ज्येष्ठं यत् स्तोतारं जिघांसिस सर्खायं प्रतत् मे वोचः दुः दुम स्वधा अवः अवं स्वा अनेनाः मर्मसा तुरः इयां ।। ४

# SAYANA:

है वरुण क्येष्टमिषकं किमाग आस कोपराधो मया कृती बमूत यह वेन आगसा सखायं मित्रभूतं सन्तं स्तोतारं जियांसिस हन्तुमिच्छसि । हे दूळम दुवंभ अन्बै-बांधितुमशक्य स्वधावः तेजस्विन् हे वरुण सवागो मे महां प्रवोचः प्रश्नृहि । एवं सित तस्य प्रायिचतं कृत्वा अनेन अपापः सन्नहं सुरः स्वरमाणः श्रीन्नः नमसा नमस्कारेण हविषा वा स्वामवेयां उपगच्छेयम् ॥

#### NOTES:

- 1. তথ্য. The authorities generally follow Sayana in taking this word with aল্প:. Ludwig admits that construction, but prefers to take it as an accusative after সৈঘান্ত in the next pada. But Vasishtha is to be understood as asking what sin he had committed so great that the god is going about to slay his praiser and friend.
  - 2. तर इयां. See note 1 on the last verse.

<sup>1</sup> M. M. adds एक रूपमेंब. Both my MSS, omit this.

#### Verse 5.

#### PADAPATHA:

अर्व दुग्धानि पिच्यां सूज् नः अर्व या वृत्ये चुकूम तुन्भिः अर्व राज्यन् पृश्वुष्तृपं न तायु सूज वृत्सं न दान्नः वसिष्ठं ॥ ६ Satara:

हे वरूष विश्वा पिछतः प्राप्तानि नोस्महीबानि दुग्धानि होहान् बन्धनहेतुभूतान-व स्व विमुख्य अस्मन्तो विश्वेषव । वयं च वा वानि होहजातानि तन्निः क्षरीरै-धकुन कृतवन्तः स्म तानि च अव स्व । हे राजन् राजनान वरूण पशुवर्ष न तार्षु स्तैन्वप्राविधन्तं कृत्वावसाने पासाहिनिः 'पसूनां तर्पवितारं स्तैनानिषे शसी रज्जोषे-त्सं न वस्सनिव च वसिष्ठं मां बन्धकात्पापाहव स्व विमुख्य ॥

#### NOTES:

- 1. या वयं चकुम तन्भि:. 'Which we ourselves have done.' Compare above note on स्वया तन्वा verse 2.
- 2. पञ्जूषे न तायुम्. Sayana's explanation of this simile refers it to the sign that atonement (prayaschitta) has been accepted. The person making atonement, at the end of the service, offers a wisp of hay to a cow. If the cow takes the hay the atonement has been accepted by the gods, and he may go in peace. If she does not, his atonement has 'Loose me as one looses a thief who has made atonement.' I cannot say whether this is right. The word quay does not occur elsewhere, and, except that Yama's hounds are thrice called असतुप: 'not easily satisfied' (x, 14, 12; 82, 7; 87, 14) we have no other compound with aq. Roth (followed by Grassmann), takes पञ्चतंप to mean eager for cattle, i.e. who has stolen cattle or tried to steal them, and is therefore bound (an den Heerden sich gütlich thuend d. h. dort zugreifend P. W. B. rinderlustigen Dieb (S. L. and Grassmann.) Similarly M. M. 'a thief who has feasted on stolen cattle.' This is awkward, as making the simile refer to the binding and not to the loosing. But that need not be a fatal objection. 'Loose me, who am bound like a cattle-reiver or a calf.'

दाय:. Pronounce da-ma-nas.

¹ Bomb. MS. यवसादिभि:. Ul. MS. पापादिभि:.

## Verse 6.

PADAPATHA:

न सः स्वः दक्षः वृह्ण ध्रुतिः सा द्वरां मृन्युः विश्मीदंकः अचित्तिः अस्ति ज्यायान् कनीयसः उपुञ्जेरे स्वप्नः चन इत अनृतस्य पुञ्योता ॥ ६

## SAYANA:

हे वरुण स स्वो दक्षः पुरुषस्य स्वरूपवद्दलं पापपद्दती कारणं न भवति। किंति । धुतिः स्थिरा उत्पत्तिसमय एव निर्मिता दैवगितः कारणस्। धु गितस्यैवीने-रिति धातुः। सा च धुतिः वश्यमाणरूपा स्वरा प्रमादकारिणी मन्सः क्रोधश्य गुर्वादिविषयः सन् अनथेहेतुः। विभीदकः धृतसाधनोक्षः। स च धृतेषु पुरुषं प्ररुप्त यम्पयेहेतुंभवति । अचित्तिः अज्ञानमविवेककारणम् । दृष्ट्यी देवकृष्टिरेच पुरुष्य पापप्रवृत्तो कारणम्। अपि च कनीयसः अल्पस्य हीनस्य पुरुषस्य पापप्रवृत्तो उपागते समीपे नियन्दत्वेन स्थितः ज्यायानिषकः ईश्वरोस्ति । स एव तं पाप प्रवर्तयित । तथा चाम्रातम्। एष ह्येवासाधु कर्म कारयित तं यमघो निनीषतीति । एवं च सित स्वप्तभान स्वप्तोपि अनृतस्य पापस्य प्रयोता प्रकर्षेण मिश्रविता भवति । दृष्टिति पूरकः। स्वप्ते कृतैरिप कर्मिभवित्ति । तथा चाम्रातम्। स्वप्ते कर्नित्र वर्षापस्य प्रयोता प्रकर्षेण मिश्रविता भवति । दृष्टिति पूरकः। स्वप्ते कृतैरिप कर्मिभवित्ति । पार्गि ज्ञायन्ते किनु वक्तस्यं ज्ञापति कृतैः कर्मभिः पापान्युत्पद्यन्त इति । अतो मनापराधो दैवागत इति । हे वरुण स्वया क्षन्तव्य इति भावः ॥

- 1. स्व: 'My own.'
- 2. भ्रति: This word occurs nowhere else. The verb भ्रवित is given in one recension of Naigh. ii, 14, as one of 122 words all meaning to go. Further in the Dhatupatha, as Sayana notes, the verb is said to mean to go and to be firm. Sayana puts these two meanings together and makes भृति: mean the settled course of fate. It seems better to accept this, which may be in part a traditional explanation of the passage, than to say with Roth that भृति: means temptation. The alternative is to confess that the word has no meaning for us.
- 3. अस्ति ज्यायान्कनीयस उपारे. This is perhaps an insoluble puzzle. उपारे is a word which occurs nowhere else. Roth does not accept Sayana's explanation of it but takes it to mean Verfehlung, error. (so also Grassmann, Unrecht, Verirrung). He gives the same meaning to उपारण in viii, 32, 21, the only place where that word

¹ Max Müller स्वभूतं तद्कलम्. Compare his V. L. Bomb. MS. omits.

<sup>ै</sup> Ulwar MS. अनथीं. Bomb. MS. इद्शी देवगतिः M M. अत ईद्शी देविक्रितिः.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bomb. MS. omits this sentence. Ul. MS. कर्मी and निर्मीषत. Cf. M. M's. V. L.

occurs. अतीहि मन्छुपाबिणं सुबुधासमुक्तरणे। इमं रातं सृतं पिब Sayana, हे इन्द्र मनुषाबिणं कोधेन सोमं सुन्वन्तं अतीहि अतिगच्छ । तथा उपारणे ब्राह्मणा उपेत्य यस्मिन्देशे
न रमन्ते स उपारणः तस्मिन्देशे सुखुवासं सुन्वन्तं अतीहि इमं रातं ब्राह्मणोपहबराहिते देशे
अस्माभिदेत्तमिमं सृते सोमं पिब. The following explanations of the present
passage have been offered. 'The old is near to mislead the young,'
Max Müller 'The stronger perverts the weaker,' Muir. 'The weak
sinner succumbs to the stronger'' S. L. 'The young man's fault
o'ermasters the old man,' Grassmann. Lastly Ludwig thinks it
evident (es versteht sich) that ज्यायान् here is Varuna. Ludwig's idea
is ingenious, and may be correct, but it can hardly be said to be
evident. (Ludwig is wrong in giving पापमवृत्ती as Sayana's explanation
of उपारे. Sayana paraphrases that word by उपागते).

# Verse 7.

### PADAPATHA 2

अरं दासः न मीळहुंषे कुराणि अहं देवार्य भूणीये अनी-गाः अचेतयत् अचितः देवः अर्यः गृत्सं राये कृवि ज्तरः जुनाति ॥ ७

## SAYANA:

मीळहुषे से क्ले कामानां वर्षित्रे भूषिय जगतो भन्ने देवाय रानादिगुणयुक्ताय वरुणाय भनामाः तत्प्रसादाद्गापः सन्नहं अलं पर्याप्तं कराणि । पिरचरणं कर-वाणि । दासो न । यया भृत्यः स्वामिने सम्यक् परिचरित तहुत । अर्थः स्वामी स च देवः अचितः अज्ञानस्मानचेतयत् चेतयतु प्रज्ञापयतु । गृत्सं स्तोतारं च कावितरः प्राज्ञतरो देवः राये धनाय धनप्रास्थये जुनाति जुनातु प्रेरयत् ।

- 1. अरं.....कराणि. 'I will serve.'
- 2 भूषिय. 'Mighty, impetuous. The word is often so explained. Ludwig thinks the words दास and अनागः as also मीव्हिषे and भूषिये are strongly opposed here, so that the meaning is 'though now freed from sin I will nevertheless serve as a slave the angry god as if he were a merciful one. But this is to completely pervert Vasishtha's meaning. While conscious of sin he could not so much as come into Varuna's

<sup>1</sup> Bomb. MS. omits सेक्ले.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M. M. अजानतः (Ul. writes अजनतः).

presence. And मीब्हुषे does not mean 'as if he were merciful (wie einem gütigen).' Varuna is merciful even to the sinner, यो मृळायाति चक्के चिदाग: vii, 87, 7.

करें:. Grassmann takes this as an acc. pl. 'Who are his faithful ones.' Both, who follows Sayana in taking it with देव:, makes it mean kindly, beneficent.' On vii, 64, 3, where also it is an epithet of Varuna, Sayana takes it to be a synonym of Aryaman.

# Verse 8.

PADAPATHA:

अयं छ तुभ्यं वृष्णु स्वधाञ्चः हुदि स्तोर्मः उपंश्रितः चित् अस्तु शं नः क्षेमे शं ऊं इति योगे नः अस्तु यूयं पातः स्वस्तिश्मेः सद्दां नः ॥ ८

एकादिशने वारुणे पशौ अयिमिति पुरोडाशस्यानुवाक्या । सूचितं च । असं द्ध मुभ्यं वरुण स्वधाव एवा वन्तस्य वरुणं बहन्तमिति ॥

है स्वधावः अन्नवन्वरुण तुम्यं त्वर्थं क्रियमाणीयं एतत्सूक्तात्मकं स्वोमः स्तोचं हित त्वरीयं हृत्यं सु सुष्टु उपिश्रतः उपगतः समवेतोस्तु । विविति पूरकः । अमह- इस्य प्रापणं योगः प्राप्तस्य रक्षणं क्षेमः । नोस्मरीयं क्षेमे रक्षणे श्रमुपद्रवाणां श्रमन- मस्तु । योगे च नोस्मरीये प्रापणे शमु शमनमेवास्तु उपद्रवाणाम् । हे वरुणाद्यां हेवा नोस्मान् सर्वदा स्वस्तिभिरविनाशमुः पात रक्षतः ।।

- 1. 477, &c. See note 4 on No. 20 verse I (p. 184).
- 2. बेमे and बेमे. See note 4 on No. 20 Verse 3 (p. 186).

No. 25.

Mandala VII.

SERTA 88.

SAYANA:

प्र शुन्ध्युवीमिति सप्तर्चमष्टावशं सूक्तं विसिष्टस्यार्थे त्रेष्टुभनैन्द्रावरुणम् । प्रशुन्ध्युव -मिरवनुकान्तम् । गतो विनियोगः ।

Verse L

PADAPATHA:

प्र शुध्युवं वर्षणाय प्रेष्ठां मृतिं वृसिष्ठ मीळहुर्षे भुरुस्व यः हैं अर्वीचं करते यर्जनं सहस्रक्षिक्षधं वृष्णं बृहंतं ॥ १

<sup>1</sup> So both MSS. M. M. 可取可其.

SATANA:

ऋषिरात्मानमेव प्रत्यक्षीकृत्व स्तुतौ नियुक्ते । हे विसष्ठ श्वं मीळहुपे सेक्के वरुणाव शुन्ध्युवं शोधवित्रीं यहा स्वत एव शुद्धां प्रेष्ठां प्रियतमां मित मननी-बामीहृशीं स्तुर्ति प्र भरस्व पहर प्रापय। यो वरुणः ईमेनं खूर्वमर्वास्वमस्मदिभिनुस्वं करते अन्तरिक्षे करोति तस्मै वरुणायेत्यन्वयः। कीदृशं सूर्वम् । वज्ञत्रं यष्टष्यं सहस्नामधं बहुधनं दृष्णं कामानां वर्षकं वृहन्तं महान्तम्॥

# Verse 2.

PADAPATHA:

अर्थ नु अस्य संब्ह्यां ज्ञगुन्तान् अग्नेः अनीकं वर्रणस्य मृसि स्वः यत् अरमन् अधिष्याः ऊं इति अर्धः अभि मा वर्षः दृशये निनीयात् ॥ २

अध अधुना अस्व वरणस्व संदृषं संदर्शनं नु क्षिपं जगन्यान् गतवानहमग्ने-रनीकं ज्वालासंघं मेंसि स्तवानि । तं वरुणं यद्दानिति शेषः। यद्यश वरुणः स्वः सु-खकरमदमन् अदमनि अभिषवार्थे पाषाणे 'अवस्थितमभिषुतिमस्वर्थः। ईदृशम-न्धः सोमलश्वणमज्ञमिषपाः अधिकं पाता भवेत् । छान्दसः षष्ट्रधमावः। उ इति प्रकः। तदानीं मा मा वपुः शरीरं स्वकीबं वपुरिति रूपनाम प्रशस्तं रूपं वा दृश्वे

दर्शनार्थे अनि निनीबात् अनिप्रापवेत् ॥

NOTE:

This verse is not intelligible to me. I give the explanations which, so far as I know, have been hazarded. The translation in the Siebensig Lieder runs as follows: 'When I am lost in his gaze, then his face seems to me like glowing fire, so does the Lord in heaven let me see the glory of the light and of the dark.' Roth gives: 'When the Lord in heaven brings before my eyes the light and the dark, a wonder to see' as the literal translation of the second clause. "Varuna," he adds, "appears in the light of the sky as well by night as by day." Grassmann follows the Siebensig Lieder for the first half of the verse translating more literally, 'Now that I am come into his presence Varuna's face seems to me like that of fire.' He goes on: 'May the Lord bring for me to see that which displays itself so fair as light and dark in heaven.' Ludwig translates: 'And now that I am come into his presence I will praise Varuna's face of fire, that he may bring the light in heaven, he who is lord also of the darkness, the beautiful

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So M. M. and Bomb. MS. Ulwar MS, आमिस्थितम्.

light for me to see.' I think Ludwig is right in holding that यत्...निनीयात् must mean 'that he may bring.' Roth gives two other passages, where अंधः means darkness in the Rigveda. I, 94, 7 राज्याधिदंधो आते देव प्यासि. Sayana, अन्धः बहुलमन्धकारम्. 1,62, 5 विवह्मसा सूर्यण गोभिरंधः Sayana, अन्धः अन्धकारम्. In the sense which Sayana gives to it here the word is common (Gr. av0os). For the meaning heaven ascribed to अन्धन here Roth gives no authority. The word is said to mean that in Zend.

# Verse 3.

#### PADAPATHA:

आ यत् रुहावं वर्रणः च नावं प्र यत् सुमुद्रं द्देरयांवं मध्यं अधि यत् अपां स्नुअभिः चराव प्र पृष्ट्ये ईखयावहे भुभे कं ॥ ३

# SAYANA:

यदार वरूणे प्रसने सित अहं वरूणश्रोभी नाव हुममर्थी तरणसाधनभूतामारुहाव उभावारु विश्वविद । तां च नावं यदारा समुद्रं मध्यं समुद्रस्य मध्यं प्रति प्र इरियाव प्रकर्षेण गमवाव । वदारा च अपामुरकानामधि उपरि स्तुभिः गन्त्रीभिः अन्वा-भिरिप नौभिश्वराव वर्तावहै तरानीं गुभे शोभार्ये पेह्ने नौरूपायां रोलायामेव प्र ईक्क-वावहै निम्नान्तरैस्तरंगैरितश्रेतश्च प्रविचलन्तौ संक्रीडावहै । कमिति पूरकः । वद्गा कियाविशेषणम् । कं सुखं यया भवति तथेत्वर्यः।।

#### NOTE:

What kind of voyage is meant is not clear. Compare Roth's note in the Siebenzig Lieder on the whole hymn. "The kernel of the hymn lies in verses 3 to 6. The singer believes that he has been forseken by his helper Varuna: with anguish he remembers his communion with the god in former times. In a vision he sees himself translated into Varuna's realm, he goes sailing with the god, is called to be rishi or holy singer to the god, and is in his palace with him. Now, Varuna has withdrawn his favour, yet let him have mercy on his singer, and not punish him so grievously for his sins. The hymn perhaps originally closed with verse 6."

Delbrück says that the boat of verses 3 and 4 is the sun.

# Verse 4.

PADAPATHA:

वसिष्ठं हु वर्रणः नावि आ अधात् ऋषिं चुकार् सुऽअपाः महःश्रीः स्तोतारं विर्यः सुदिन् अहां यात् नु द्यावंः ततनेन् यात् उषसंः ॥ ४

एवं विश्विष्टेनास्मनोक्ते बहुरुणेन कृतं तहुर्घयति। विश्विष्टं ह विश्वेष्टं खुडु वहणो नावि स्वकीयायामा अधात आरोहयत्। तथा तमृषिमवोभी रक्षणेः स्वपां स्वपसं शोभनकर्माणं चकार वहणः कृतवान्। अपि च विग्नो मेधावी वहणः अह्वां दिव-सानां मध्ये सुदिनत्वे बत्फलत्वेन शोभनिष्टिनत्वं तत्र स्तोतारमस्थापयदिति शेषः। किं कुर्वन्। यात् यातो गच्छतो यावो दिवसान् यात् यातीः उषासः उपसोपल-सिता रात्रीय नु क्षिप्रं ततनन् सूर्योत्मना विस्तारयन्॥

Note:

स्वपामहोभिः "Sayana read स्वपामवोभिः instead of स्वपा महोभिः" Max Müller, Varietas Lectionis. The explanation in the commentary does not, as Ludwig thinks, lend any support to the theory that a final m may disappear before a following m.

## Verse 5.

PADAPATHA:

कं त्यानि नो सुख्या बुभूबुः सर्चावहे इति यत् अबृकं पुरा चित् बृहंते माने वुरुण स्वधाञ्वः सहस्रश्चारं जुगुम् गृहं ते ॥ ५

SAYANA:

हे वरुण त्यानि तानि पुरातनानि नौ आवयोः सख्या सख्यानि सिखित्वानि क कुत्र बभूदः । पुरा पूर्वस्मिन् काले अवृकं अहिंस्यमात्यन्तिकं यत्सख्यमस्ति तत्सचावहे आवां सेवावहे । चिहिति पूरकः। अपि च हे स्वधावः अज्ञवन्वरुण ते त्वहीयं गृहं ज्ञगम गच्छानि । लोडर्थे लिट् । कीवृद्धां गृहम् । वृहन्तं महान्तं मानं मान्त्यस्मिन् सर्वाणि भूतानीति मानम् । सर्वस्य भूतजातस्य परिच्छेहकामित्यर्थः सहस्रद्वारं बहुद्वारम् ॥

# Verse 6.

PADAPATHA:

यः आपिः नित्यंः वृहुण् प्रियः सन् त्वां आगांसि क्रुणवंत् सर्खा ते मा ते एनस्वतः यक्षिन् भुजेम् यंधि स्म विप्रः स्तुवते वर्र्ष्थं ॥ ६

SAYANA:

हे वहण यो विसष्ठों नित्यः भ्रुव आपिर्बन्धुः औरसः पुत्र इत्यर्थः । वः पूर्वे प्रियः सन् त्वां प्रति आगांसि अपराधान् कृणवत् अकरोत् । स इत्नां ते तव सखा समानख्यानः प्रियोस्तु । हे यक्षिन्यज्ञनीय वहण ते तव स्वभूता वर्ष एनस्वन्त एनसा पापेन युक्ताः सन्तो मा भुजेम मा भुजमि । त्वरप्रसाहात्पापरिहता एव सन्तो भोगान् भुज्ञागहै । विप्रो मेधावी त्वं च स्तुवते स्तोषं कुर्वते वासिष्ठाब वरूयमनिष्टनिवारकं वरणीयं वा गृहं यन्धि प्रयच्छ स्मेति प्रकः॥

# Verse 7.

PADAPATHA:

ध्रुवार्छ त्वा आह क्षितिषुं क्षियंतः वि अस्मत् पार्शं वर्रणः मुमोच्त् अर्वः वन्वानाः अदितेः उपअस्थात् यूयं पात् स्वस्तिअभेः सदां नः ॥ ७

SAYANA:

अत्र ऋग्विधानम्।

भुवास स्वास क्षितिषु जपन् बन्धारप्रमुख्यते । तिष्ठन्रात्री जपेदेतां पिशाचस्तं न गच्छति ॥

(Rigvidhana ii, 26)

श्ववाद्ध निरवाद्ध आद्ध वृद्दवमानाद्ध शितिषु भूमिषु शिवन्तः निवसन्तो वर्ब है वहण स्वा स्वां स्तुम इति शेषः । स च वहणोरमहस्मत्तः पाशं बन्धकं पापं वि सुमोचित् मोचवेत् । तथा अहितेः अखण्डनीयावाः पृथिच्याः उपस्थादुपस्थानात् अवः रक्षणं वहणेन वृत्तं वन्वानाः संभञ्जमाना वयं स्वाम । अन्यवृत्तम् ॥

NOTE:-

For the anacolouthic construction compare perhaps No. 10 verse 5. Roth would transpose the second and third lines.

# No. 26.

MANDALA VII.

SUKTA 89.

SATANA :

मी षु वरुणेति पद्धर्चमेकोनर्विशं सूक्तं वारुणम् । अन्त्या जगती शिष्टाश्वतसी गावत्र्वः। तथा चानुकान्तम् मो षु पद्ध गावत्र्यं जगत्वन्तमिति। गतो विनिबोगः॥

# Verse 1.

PADAPATHA:

मो इति छ वृह्ण मृत्य्मयं गृहं राज्न अहं गुम् मृळ सुक्क्षत्र मृळयं ॥ १

SAYANA:

हे राजनीयर वरूण त्वरीयं युन्मयं युवादिभिर्निर्मितं गृहं मो मा उ मैव अहं गमं गतोस्मि । अपि तु सुवोभनं सुवर्णमयमेव त्वदीयं गृहं प्राप्तवानि । स स्वं मां युळ सुखय हे सुक्षव शोभनधन वरूण युळय उपदयां च कुरु ॥

# Verse 2.

PADAPATHA:

यत् एमि पृस्फुरन्ऽईव दृतिः न ध्मातः अब्रिऽवः मृळ सुऽक्ष्त्र मृळयं ॥ २

SAYANA:

हे अद्रियः आयुध्यन्वरुण यद्यशा प्रस्फुरनिय शैरवेन प्रविचलनिय स्वश्रवाहै-पमानः दृतिने दृतिरिव भातो वायुना पूर्णः स न स्वया बद्धोहमेनि गण्छानि तहानीं मृळ सुखय हे सुक्षत्र सुधन' मृळय उपस्यां कुरु ॥

# Verse 3.

PADAPATHA:

कर्त्यः समृह् दीनतां प्रतिःईपं जगम् शुचे मूळ सुःक्षत्र मृळयं ॥ ३

SAYANA:

हे समह सधन शुचे स्वभावतो निर्मल वरुण दीनता दीनतयाशक्ततया करवः कर्मणः कर्तव्यत्वेन विहितस्य औतस्मार्तादिलक्षणस्य प्रतीपं प्रतिकूलमन्नुष्ठानं जगम प्राप्तवानस्मि । अत एव त्वया बद्धः । तादृशं मां मृळ सुखय । अन्यद्गतम् ॥

# Verse 4.

PADAPATHA:

अपां मध्ये तास्थि वांसे तृष्णी अविद्न जारितारं मृळ सुष्क्षत्र मृळयं ॥ ४

Bomb. MS. omits सुधन - Ulwar MS. writes सुन (sic).

अपां समुद्रोदकानां <sup>1</sup> मध्ये तस्थियांसं स्थितवन्तमपि जरितारं त**व स्तोतारं मां** टब्जा पिपासा अविदत् प्राप्तवती<sup>9</sup>। लवणोत्कटस्य<sup>3</sup> समुद्रजलस्य पानानईस्वात्। अतस्ताहृत्तं मां मृळ **सु**खय। अन्यद्गतम् ॥

#### Verse 5.

PADAPATHA:

यत् किं च इदं वृरुण दैव्ये जर्ने अभि आहे मनुष्याः चरामि अचित्ती यत् तर्व धर्मे युयोपिम मा नः तस्मात् एनसः देव रिरिषः ॥ ५

SAYANA

हेवसुवां हिव:पु वा वारुणस्य 'हविषः यर्टिक चेहिमिति याज्या। सूचितं च बर्टिकचेहं वरुण हैच्ये जन उप ते स्तोमान्यसुपा इवाकरमिति हे इति (Asval. iv, 11) ॥

हे वरुण दैच्ये देवसमूहरूपे जने यदिदं किंचन अभिद्रोहमपकार जातं मनुष्याः ववं चरामसि चरामः निवर्तयामः । तथा अचित्ती अचित्त्या अज्ञानेन तव स्वदीवं बद्धर्मे धारकं कर्म युवोपिम वयं विमोहितवन्तः हे देव तस्मादेनसः पापानोस्मान्मा रीरिषः मा हिंसीः॥

# No. 27.

Mandala VII. Sayana: SURTA 102.

पर्जन्यायेति तृचं त्रयोदशं सूक्तं गायत्रं पूर्ववरृषिदेवते। तथा चातुक्रान्सम्। पर्जन्याय तृचं गायत्रभाता। वैत्यानरपर्जन्यायामन्वारम्भणीयायां पार्जन्यस्य चरोः प-र्जन्यायेत्यनुवाक्या। सून्यते हि पर्जन्याय प्र गायत प्र वाता वान्ति पत्यन्ति विद्युत

# Verse 1.

PADAPATHA:

इति (Âśval. ii, 15. Rigveda)।।

पुर्जन्याय प्र गायुत् दिवः पुत्रायं मीळहुषे सः नः यर्वसं इच्छुतु ।। १

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From Bomb. MS. Ulwar MS. and M. M. समुद्राणामुदकानां. <sup>2</sup> M. M. आस-वती. <sup>3</sup> Bomb. MS. लवणोदकस्य. <sup>6</sup> M. M. omits वा. Bomb. MS. omits this paragraph. <sup>6</sup> M. M. वैधानरपार्जन्यायाम्.

SATANA :

हे स्तोतारः पर्जन्याय देवाय प्र गायत प्रकर्षेण स्तोत्रमुचारयत । कीदृशाय । दि वः अन्तरिभस्य पुत्राय । तत्र हि पर्जन्यः प्रादुर्भवति । मीळ्ड्रपे सेक्ते । स तादृशः पर्जन्यो नोस्मभ्यं यवसमाप्रध्यादिलक्षणमन्नं वातुमिच्छतु ॥

Note:

स नो यवसिंगच्छतु. 'May he seek out food for us.' So Roth in P. W. B. "Er suche unsre Felder heim" S. L. "Er schaffe uns der wiesen Gras." Grassmann. "Er denke uns auf Weide" Ludwig.

### Verse 2.

PADAPATHA:

यः गर्भे ओर्षधीनां गर्वा कृणोति अर्वतां पुर्जन्यः पुरुषीणी ॥ २

SAYANA:

यः पर्जन्यः ओषधीनां ब्रीह्मादीनां गवामर्वतामर्वतीनां पुरुषीणां नारीणां च यः पर्जन्यो गर्भे प्रसूतिहेतु बीजमुद्करूपं कृणोति करोति तस्मै पर्जन्यायेर्युत्तरम् संबन्धः ॥

# Verse 3.

PADAPATHA:

तस्में इत् आस्थें हिवः जुहोतं मधुमत्ऽतमं इळां नुः संऽयतं कुरुत् ॥ ३

SAYANA:

तस्मै इत् तस्मा एव पर्जन्याय आस्ये देवानामास्यभूते अमी मधुमत्तमं रसवत्तमः हविज्ञुहोत ज्ञुहुत हे ऋत्विजः । स च पर्जन्यो नोस्मभ्यं इलामन्नं संवतं सम्बक् नियतं यथा भवति तथा करत् करोतु ददात्विति यावत् ॥

Note:

आस्पे. 'In his mouth,' pour it on the altar for him.

संयतम्. 'Uninterrupted.' acc. sing. fem. Roth quotes Pan. vi, 4, 40, and compares with other references, Rv. ix, 62, 3, कृण्वन्तो वरिवे गवेभ्यवैन्ति सुद्धृति । इळामस्मभ्यं संयतम्. Sayana, अस्माकं गवे अस्मभ्यं च संयतं यदस्मान् संयच्छति तत् वरिवः धनं इळां अत्रं च, &c.

¹ Ulwar MS. adds वडवानां.

# No. 28.

MANDALA VIII.

SUKTA 30.

SAYANA :

निह व इति चतुर्ऋचं दशमं सूक्तम् । आद्या गायत्री द्वितीया पुरउ**ष्णिक दतीया** बृहती चतुर्थी अनुष्टुप् । मनुवैवस्वत ऋषिः। पूर्ववद्विषे देवा देवता । तथा **चानुकान्तम्**। निह वश्चतुष्कं पुरउष्णिक बृहत्यनुष्टुबन्तमिति । विनियोगस्तु लि**ङ्गादवगन्तव्यः** ।।

### Verse 1.

PADAPATHA:

नहि वः अस्ति अर्भकः देवांसः न कुमार्कः विश्वे सतः क्रमहांतः इत् ॥ ५

SAYANA:

हे देवासः देवाः वः युष्माकं मध्ये अर्भकः न ह्यस्ति शिशुर्नास्ति । तथा न कुमारकः युष्माकं मध्ये कुमारोपि नास्ति । किं तु सर्वे यूयं सवयसो नित्यत्वणा भवथ एतदेव प्रतिपादयति । विश्वे सर्वे देवाः यूयं सतोमहान्त इत् सर्वस्माद्विष्यमानास्प्रथिष्याम-पि ये महान्तस्ते सतोमहान्त इत्युच्यन्ते । तस्मायुष्माकमर्भकोपि कुमारोपि नास्तीत्यर्थः ॥

Note:

सतोमहान्त: 'Equally great' (Roth). The word occurs only here. In vi, 75, 9, we have the similar compound सतोवीरा: 'equally bold.' Sayana, सतोवीरा: पानवीयां: । तथा च यास्क :तिर: सत इति पानस्य तिरस्तीण भवति सतः संस्तं भवतीति. Naigh. ii, 29: Nir. iii, 20.

### Verse 2.

PADAPATHA:

इति स्तुतासंः अस्य रिशाद्सः ये स्थ त्रयः च त्रिंशत् च मनीः देवाः यज्ञियासः ॥ २

SAYANA:

हे रिचादसः रिचातां हिंसतामसितारः हे मनोर्यतियासः मनुनामकस्य मम यज्ञाही हे देवाः ये यूयं त्रयश्च त्रिसंख्याकास्त्रिशद्य त्रिशत्संख्याकास्त्रविद्यासास्त्रविद्यासास्त्रविद्यास्य स्य भवथ अभूत ते यूयमिति इत्थमनेन प्रकारेण स्तुतासः असय मया मनुना स्तुता भवथ । अस्तेर्लेटि छान्दसो लुगभावः । यद्या असयेति कान्त्यर्थः । इत्यं स्तुता बूवं इवींषि कामयथ्यम् ॥

#### NOTES:

- 1. (र शादस: असथा. See note on No. 1, verse 5 (p. 59).
- 2. ये स्थ प्रयक्ष त्रिज्ञ. "The gods are often described as three and thirty in number. 'Gods that are eleven in heaven, eleven on earth and eleven in the waters' i, 139, 11. Compare Muir S. T. v, 9." Roth in S. L.
- 3. मनोर्देन यज्ञियास: 'Gods worshipped of Manu.' Compare x, 36,10 बे स्था मनोर्येज्ञिया: (Sayana, हे देना ये यूयं मनोर्मेनुष्यस्य यज्ञिया यज्ञाहों:). So Roth, followed by Grassmann and Ludwig. 'Gods worshipped of Manu' is an alternative explanation which is naturally suggested by the phrase पित्रयान्मानवात् 'of our father Manu' in the next verse. Sayana's explanation is inconsistent with v. 3. It is a descendant of Manu that is peaking.

# Verse 3.

#### PADAPATHA:

ते नः त्राध्वं ते अवत् ते ऊं इति नः अधि वोचत् मा नः पथः पिच्यांत् मानवात् अधि दूरं नेष्ट प्राज्वतः ॥ ३ SATANA:

हे वेवाः ते यूर्यं नोस्मान् त्राध्यं बाधकेभ्यो रक्षोभ्यः त्रायध्यं ते यूयमवत धनाहिप्र-हानैरस्मान्त्रक्षतः त एव देवा नोस्मानिध वोचत अधिकं भवन्तः कर्मकारिणो धनाहिमन्तश्च भवन्त्विति यूर्यं मूत्रो। कि च हे देवाः मानवात् पित्रबात्। सर्वेषां मनुः पिता। तत आगतात् परावतः दूरात् पथः मार्गात् नोस्मान् मा नैष्ट मा नयत कि तु दूरं अधि एतद्वातिरिक्तः विप्रकृष्टः मार्गोस्ति तस्मादिषक मित्यर्थः। तस्मान्मार्गात् अपनयतः ॥

#### NOTES:

- 1. इंडिंत. Pan. i, 1, 18.

¹ Bomb. MS. धनादि भवान्विति यूयं हूत. ³ M. M. reads from तत आगतात् पर[वत: differently. Compare his V. L.

# Verse 4.

PADAPATHA:

ये देवासः इह स्थर्न विश्वे वैश्वानुगः उत अस्मभ्यं वामें सुष्प्रयः गवे अश्वाय युच्छुत् ॥ ४

#### SAYANA:

हे देवासः देवा उत अपि च वैश्वानराः विश्वे सर्वे नरः कर्मनेतारोध्यय्वीदयो बस्य स विश्वानरो यज्ञः तिस्मन् सोमादिहवींपि स्वीकर्त्ते भवाः प्रादुर्भूताः भवार्येण्प्रत्ययः। यद्या विश्वानरोप्तिः देवानां तन्मुखत्वात्तस्य संबन्धिनो विश्वे सर्वे ये देवा सूर्यं इह अस्मिनसम्मदीये यज्ञे स्थन हवींच्यादातुं भवथ। ततः सप्तथः प्रथ प्रक्याने सर्वतः प्रसिद्धं सर्वत प्रयुत्तनं वा शर्म सर्वे शृणोति हिनस्ति तुःखिनित शर्म सुखं तदस्मभ्यं प्रयच्छत। तथा गवेस्मदीयेभ्यो यज्ञसाधनभूतेभ्यो गोभ्यः अश्वाय शर्म सुखं प्रदत्त। Notes:

- 1. इह. 'At our sacrifice.' Roth in S. L.
- 2. 'Assembled here' S. L. 'And all that are in the world' in apposition to the foregoing ₹₹. Grassmann.

# No. 29.

# MANDALA X.

SUKTA 14.

परेयिवांसिमिति पोडवार्चे चतुर्दशं सूर्क्त विवस्ततः पुत्रस्य यमस्यार्षम्। अद्भिरसो नः पितरो नवग्वा इति पष्टया अद्भिरः पित्रथर्वभृगुलक्षणा लिङ्गोन्का देवताः प्रेहीत्या-धास्तिको लिङ्गोन्कदेवताकाः पित्रदेवताका वा अति द्रव सारमेयावित्यादिकस्त्रच्यः पुत्रौ द्रौ थानौ परलोकमार्गमितिः स्थौ। तद्देवताकः विष्टा यमदेवत्याः यमाय सोमिति नयोददयाद्या अनुदुभः यमाय मधुमत्तमित्येषा बृहती । आदितो द्वादक्ष विदुभः। तथा चानुकान्तम्। परेयिवांसं षोडवा यमो यामं पष्टी लिङ्गोन्कदेवता पराश्च तिकः पित्र्या वा त्यः अथ्यां परा अनुदुभो बृहत्युपान्त्येति। गतः सूक्तिविनयोगः। महापित्यते यमयागाख्या याज्या। सूत्रितं च। इमे यज्ञपस्तरमा हि-सविति हे परेयिवांसं प्रवतो महीरिन्यिति ( Asval. ii, 19)।।

#### Verse 1.

#### PADAPATHA:

पुरे[युःवांसं पुऽवर्तः महीः अनु बहुःभ्यः पन्थां अनुःष्प-स्पृशानं वैवस्वतं संध्यमेनं जनानां यमं राजानं हविषां दुवस्य ॥ १

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> М. М. सरमापुत्री यो and अभितः स्थितो against his MSS. <sup>2</sup> From Bomb. MS. M. M. यशं प्रस्तरं.

हे महीयान्तरात्मन् वजमान वा त्वं राज्ञानं पितृषां स्वामिनं वमं हविषा पु-रोडाश्चादिना दुवस्य परिचर । कीवृश्चम् । प्रवतः प्रकृष्टकमेवतो भूलोकवर्तिभोगसा-धनं पुण्यमनुष्ठितवतः पुरुषान्महीः तत्त्रद्धोगोचितभूपदेशविशेषाननु परेविवांसं क्र-मेण मरणादुर्ध्वे प्रापितवन्तम् । तथा बहुन्दः स्वर्गायिन्दः पुण्यकुद्धशः पुण्यकृतार्थे पन्थां स्वर्गस्योचितं मार्गमनुपस्पशानमबाधमानम् । पापिन एव पुरुषान् स्वर्गमार्ग-बाधेन नरकं प्रापयति न तु पुण्यकृत इत्यर्थः । वैवस्वतं विवस्वतः सूर्यस्य पुषं क्र-नानां पापिनां संगमनं गन्तव्यस्थानकृपम् ॥

#### NOTES:

- 1. परिवासम्. This is the perfect participle of the simple verb, and cannot have the causal sense which Sayana attributes to it. 'Him that went.'
- 2. प्रवता मही:. 'Along the great heights.' Sayana's interpretation of प्रवतः here is as purely fanciful as his construction is wrong. The word is a derivative from प्र of the same kind as प्रावत् with regard to which see note on No. 28 verse 3. Roth compares RV. iv, 22, 4 विभा रोधांसि प्रवत्थ.

# Verse 2.

#### PADAPATHA:

यमः नः गातुं प्रथमः विवेद न एषा गर्ब्यूतिः अर्पञ्भत्वै ऊं इति यत्रे नः पूर्वे पितरः प्रार्ड्यः एना ज्जानाः प्रथाः अनुं स्वाः ॥ २

#### SAYANA:

प्रयमः सर्वेषां मुख्यः यमः मोस्माकं प्रजानां गातुं शुभाशुभनिमित्तं विवेष जानाति । एषा 'गञ्जूतिर्नापभर्तवा उ । अतिश्वज्ञानकोगाद्यमस्य न केन-चिदपहर्तुमपनेतुं शक्यत इत्यर्थः । यत्र बस्मिन्मार्गे नोस्माकं पूर्वे पितरः परेयुः एना अनेन मार्गेण गच्छन्तो जज्ञानाः जाताः सर्वे स्वाः स्वभूताः पश्चाः स्वकर्ममार्गप्रत्यागता अनुगच्छन्ति ॥

#### Notes:

1. गातुं. 'The way.' Compare i, 71, 2 चक्कदिवां बृहती गातुमस्मे. Sayana, गातुं मार्गम्.

¹ Ulwar MS. adds मां. Compare the reading मा of many of M. M.'s MSS. So also Bh. D. ³ Ul. MS. एषा गब्यूतिः अयं मार्गः. ³ M. M. स्वकर्ममार्गभूता गतीरन गच्छन्ति, against his MSS.

2. एना. For the form see Whitney 502. Ludwig, who, with Grassmann, derives जज्ञाना: here from जा, would understand एना of Yama.

#### Verse 3.

PADAPATHA:

मार्तली कुब्यैः यमः अङ्गिरः भिः बृह्स्पतिः ऋकं अभः वृवृधानः यान् च देवा वृवृधुः ये च देवान् स्वाही अन्ये स्वधयां अन्ये मुद्ति ॥ ३

आभिमारुते मातली कव्यैरित्येषा धाय्या। सूत्रितं च। इमं यम प्रस्तरमा हि सीह मातली कव्यैर्थमो अङ्गिरोभिरुहीरतामवर उत्परास इति (Asval. v, 20)।

मातली मातलिरिन्द्रस्य सार्याः तद्वानिन्द्रो मातली स कन्तैः कन्त्र-भाग्भिः पितृभिः सह वृश्यानो वर्धमानो भवति । यमश्राक्तिरोभिः पितृविशेषैः सह वर्धमानो भवति तत्र देवा इन्द्रादयो यांश्च कन्यभागारीन्पितृन्ववृश्चवर्धवन्ति वे च कन्यभागादयः पितरो देवानिन्द्रादीन्वर्धयन्ति तेषां मध्ये अन्ये इन्द्राद्वः स्वाहा महन्ति । स्वाहाकारेण हृष्यन्ति । अन्ये पितरः स्वध्या स्वधाकारेण हृष्यन्ति ॥ Nores:

- 1. "Matali or Matalin, a divine being mentioned only here. The Kavyas, Angirases, are pious races of the old time: the Rikvans are the spirits who surround Brihaspati." Roth in S.L.
- 2. यांच देवा वाव्धुर्ये च देवान्. That is, the fathers and the gods. The relation of mutual support and nourishment, begun on earth, is continued in heaven.
- 3. स्वाहा. "The cry svaha with which the oblation is offered to the gods." Roth in S. L. The word is an indeclinable. स्वध्या. "Svadha, a sweet drink which is offered to the manes." Roth in S. L. Compare note on No. 5 verse 4 (p. 100).

#### Verse 4.

PADAPATHA:

इमं यम् प्रश्स्तरं आ हि सीद अङ्गिरःश्भेः पिनृश्भेः संऽ-विदानः आ व्वा मंत्राः कृविश्वास्ताः वृहंतु एना राजुन् हविषां माद्यस्व ॥ ४

¹ M. M. marks an omission here and notes that the commentary to बृहस्पति-के क्रिभेवीनधानः is left out in all the MSS.

महापित्यज्ञे<sup>।</sup> इमं वमेरवादिके हे अनुवाक्वे। इमं वमेरवेषाप्रिमारुतेपि धाय्वा। सूत्रं सु पूर्वमेवोदाहृतम् ॥

हे यम अङ्गिरोभिः एतन्नामकैः पितृभिः संविदानः ऐकमस्यं गतः स्वामिन प्रस्तरं विस्तीर्णे बज्ञविशेषं आ सीद आगत्योपविश्व । हि यस्मादेवं तस्मास्कविश्वस्ताः विद्विद्वर्षकृत्विग्भः प्रयुक्ता मन्त्रास्त्वा स्वां आ वहन्तु । हे राजन् एना एतेन हविषा तृष्टो माद्यस्य यज्ञमानं हर्षय ॥

#### Note:

अङ्गिरोभि: (पेतृभि:. 'With our fathers the Angirases.' The Angirases have just been represented as, among the fathers, specially companions of Yama in heaven. It seems a mistake to translate 'Angirases and the fathers' as in Grassmann, Ludwig and the S. L. Compare the next verse and verse 6.

# Verse 5.

# PADAPATHA:

अगिरःश्मः आ गृहि युज्ञियेभिः यमं वैरूपैः इह माद-युस्व विविस्वंतं हुवे यः पिता ते अस्मिन युज्ञे बहिषि आ निश्सर्यं ॥ ५

#### SAYANA:

हे यम वैक्रपैः विविधक्तपयुक्तैः वैक्रपसामियवैर्वा यज्ञियेभिः यज्ञवोग्यैः अक्ति-रोभिः सह आ गहि आगच्छ । आगत्य च इह अस्मिन्यज्ञे मार्बस्य बज्जमानं हर्षय । यो विवस्तान् ते तव पितास्ति अस्मिन्यज्ञे तं विवस्तन्तं हुवे आह्वयामि । स चास्तीर्णे बर्हिषे आनिषद्योपविषय यजमानं हर्षयतु ॥ Note:

वैद्धपै:. "A sub-division of the Angirases." Roth in S. L. Does Savana's second explanation get any support from a passage like i, 107, 2, अङ्किरसां सामाभः स्तूयमानाः?

# Verse 6.

#### PADAPATHA:

अद्विरसः नः पितरेः नवं अवाः अथविणः भृगंवः सोम्या-सः तेषां वयं सुञ्मतो यक्तियानां अपि भुद्रे सोमुन्से स्याम् ॥ ६

¹ M. M. adds यमस्य.

अङ्गिरसः अङ्गिरोनामकाः अथर्वाणः अथर्वनामकाः भृगवः भृगुनामकाश्च नीस्माकं पितरः नवग्वाः अभिनवगमनयुक्ताः तदा नूतनवद्यीतिजनका दृरवर्यः । ते च सोम्बासः सोममर्हन्तीति सोम्याः यज्ञियानां यज्ञार्हाणां तेषां सुमतौ अनुमह-युक्तायां बुद्धौ वयं स्याम सर्वदा तिष्ठेम । अपि च सौमनसे भद्रे सौमनसस्य कारणे कल्याणे फले स्याम सर्वदा तिष्ठेम ।।

#### Notes:

- 1. नवरवा:. 'Navagva, Atharvan, &c., are names of pious races of the old time.' Roth in S. L.
- 2. सोम्बाड:. The word has the meaning Sayana ascribes to it here as, for example, when it is used of Indra, R.V. iii, 51, 11, &c. But as used of the Bhrigus, and other pious races, it is better explained as meaning offerers of Soma. Roth cites i, 31, 16; iv, 17, 7, and of the Bhrigus our passage, viii, 32, 5; x, 53, 7; iii, 30, 1.

# Verse 7.

#### PADAPATHA:

प्र इाह्र प्र इाहि पथिश्रीः पूर्व्यीर्भः यर्त नः पूर्वे पितरः प्रार्श्वयः उभा राजाना स्वधया मदंता यमं प्रयासि वर्रणं च देवं ॥ ७

### SAYANA:

सच्चमध्ये रीक्षितस्य मरणे प्रेहीत्याद्याः पञ्चर्चस्वतीयवर्जिता होत्रा शंसनीबाः सूत्रितं च। प्रेहि प्रेहि पिथाभिः पूर्वेभिरिति पञ्चानां मृतीयामुद्धरेहिति(Asval.vi,10)। यत्र यस्मिन्स्थाने नोस्माकं पूर्वे पुरातनाः पितरः पितामहाहयः परेषुः पूर्वेभिः पूर्वेभिः पूर्वेभिन्नाले भवैः अनाविकालप्रवृत्तीरित्यर्थः पिथिभर्मागैर्हे मस्पितस्तस्स्थानं प्रहिप्रगच्छ। शीप्रं गच्छ तत्र गत्वा च स्वधया अमृतान्नेन महन्तो सन्ती सम्बन्ती राज्ञाना राज्ञानी उभा उमी यमं हेवं योतमानं वहणं च पद्यासि पद्व ।।

<sup>1</sup> So Ulwar and Bhao Daji. MSS. M. M. यदा. 2 Ulwar MS. omits this sentence. 3 Bhao Daji, बहुजं पृथ्यासे. Ulwar MS. omits this sentence.

## Verse 8.

PADAPATHA:

सं गुच्छस्त पितृश्भिः सं यमेन इष्टापूर्तेन प्रमे विश्भी-मन् हित्वार्य अतृद्यं पुनेः अस्तै आ इहि सं गुच्छस्त तन्त्री सुश्वचीः ॥ ८

## SAYANA:

हे नवीब पितः अतस्त्वं परमे उत्कृष्टे ब्बोमन् ब्बोमनि स्वर्गाख्ये स्थाने स्वभूतैः पिन्तृतिः सह सं गच्छस्व । इष्टापूर्तेन श्रीतस्मार्तदानफलेन संगच्छस्व तत इष्टापूर्तेन सहागम्ब अवद्यं पापं हित्वा परित्वज्य अस्तं व्रियमानाख्यं गृहेमहि आगच्छ । ततः स्वर्वाः तृतीवार्ये प्रथमा । स्वर्चसा शोननदीप्तिस्तुक्तेन तन्ता स्वद्यारीरेण सं गच्छस्व ।।

# NOTES:

1. इष्टापूर्तेन. The word occurs nowhere else in the Rigveda. Roth explains it as meaning 'wish and fulfilling,' that is, the fulfilment of desire. "This belongs to the condition of the blessed in heaven. He quotes from other texts as follows:—रहापूर्तमन्सन्नाम (वहान् A.V. xviii, 2, 57; V. S. xv, 54, 8, 5; समसुद्धिमलोक रहापूर्तेन गच्छाते S.T. iii, 3, रहापूर्तेमन्त्र ने पितृणाम् A. V. ii, 12, 4; iii, 12, 8; 29, 1: in a curse रहापूर्ते ते लोक सुकृतमायुः प्रजा रुक्तिय यदि मे हुग्ने: 'If you injure me, I will take from you happiness and heaven, life and posterity,' Ait. Br. viii, 15. The lexicographers explain the word as meaning oblations (रह) and good works (प्रते), such as digging a tank and the like.

कापीकूपतकागानि देवतायतनानि च । अजापदाननारामाः पूर्तमध्यौः प्रचक्षते ॥ इकाप्रकर्म इवनं नेतायां यच इयते । अन्तर्वेषां च यहानमिष्टं तदमिधीयते ॥

Hemach. 835 Sch. (Roth.)

- 2. दिन्स्य. "Instead of två alone, the veda has three forms of the suffix, namely, två tvåya and tvî." Whitney para. 993 b.
- 3. मुक्त: Construe with इ गण्डस्व. 'There, glorious, find a body' to take the place of that which we are about to burn. Hoth (S. L.) compares x, 16, 5, ई गण्डता तन्त्र जातवदः

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. M. ततस्त्वं.

#### Verse 9.

PADAPATHA:

अर्थ इत वि इत वि च सूर्पत अर्तः अस्मै एतं पितरः लोकं अकृन् अहंःश्रीः अत्यिः अक्तुश्रीः विष्यंक्तं यमः दुदाति अवुष्सानं अस्मै ॥ ९

## SAYANA:

पैतृमेधिके कर्मण इमग्रानायतनं प्रोसत्यपेत वीतेति । सूत्रितं च । गर्तोदकेन श्रमीशाख्या त्रिः प्रसन्यमायतनं परिव्रज्ञन् प्रोसत्यपेत वीत वि च सर्पतात इति (Asval. Grih. iv, 2.)।

इनशाने पूर्वे स्थिता है पिशाचारवः अतः अस्मान्धृतवजमानरहनस्थानार्षेतं अपगच्छत वीत विशेषेण गच्छत वि सर्पत च इदं स्थानं परित्यक्ष्य नानामायेन हूरतरं देशं गच्छतेत्वर्थः । पितरः अस्मै मृतवजमानस्यार्थाय एतं लोकिनिहं इह-नस्थानं अक्षन् यमस्याज्ञवा अन्वकुर्वन्। यमोप्यहोभिर्दिवसैः अदिः अभ्कुक्षणोदकैः अक्तुभिः राविभिर्व्यक्तं संगतं । शुद्धिनिमित्तैः कालोदकादिभिः शोधितिमस्वर्थः अ-वसानं इहनस्थानं अस्मै मृतवजमानस्यार्थाय इराति इत्तवान् ॥

Note:

अहोभि: &c. "Where the pleasures of earth will be found again." Roth in S. L.

# Verse 10.

PADAPATHA:

अति द्रव सारमेयो श्वानी चृतुः अक्षी राबली साधुनां पथा अर्थ पितृन् सुअविदत्रान् उप इहि यमने ये सुभुआदं मदंति ॥ १०

#### SAYANA:

अनुस्तरण्या वृक्की पार्श्वयोरामफलाकृती । ताबुद्धृत्य प्रेतस्य इस्तयोनिक्धास्यति इव सारमेयाविति द्वाभ्याम् । सूत्रितं च । वृक्कावुद्धृत्य पाण्योराद्ध्यादिते इव सारमेया वाति (Asval. Grih. iv, 3)।

हे अमे साधुना पया समीचीनेन मार्गेण श्वानावुमी अति द्रव अतिक्रम्य गच्छ । यमसंबन्धिनौ यो श्वानौ प्रेतस्य बाधकौ तौ परिस्यज्य समीचीनेन मार्गेण प्रेतं नवे-रयर्थः । कीवृशौ श्वानौ । सारमेयौ सरमा नाम काश्वित्प्रसिद्धा देवशुनी तस्याः

¹ м. м. पूर्वे.

पुत्री चतुरक्षी उपरिभागे पुनरप्वाक्षद्ववं ववोस्ताइशी अथ शोभनमार्गेण गमना-नन्तरं वे पितरो वमेन सधमादं सहर्षे मर्शन्त प्राप्तुवन्ति तान्छविदवान् सुदृभिज्ञा-न्यितृन् उपेहि उपगच्छ ॥

# Verse 11.

PADAPATHA:

यो ते श्वानी यम रक्षितारी चृतुः श्वक्षी पृथिरक्षी इति पृथिश्क्षी नृश्वक्षेसी ताभ्यी एनं परि देहि राजन स्वस्ति चु अस्मे अनुमीवं चु धेहि॥ ११

SAYANA:

हे राजन् हे यम ते स्वरीयो यो खानी विद्येते ताभ्यां हे राजन् वम एनं प्रेतं परि वेहि रक्षणार्ये प्रयच्छ । कीवृत्ती खानी रक्षितारी वमगृहस्य रक्षकी चतुरक्षी अक्षि-चतुव्यवुक्ती पियरक्षी मार्गस्य रक्षकी । नृचक्षती मनुष्यैः स्वाप्यमानी श्रुति-स्वृतिपुराणाभिज्ञाः पुरुषाः तौ प्रख्यापयन्ति । ताभ्यां खभ्यां इस्ता अस्मै प्रेताब स्वस्ति च क्षेममिप अनमीयं च रोगाभावमिप धिह संपादय॥

# Verse 12.

PADAPATHA:

उर्ऽन्सी असु इती उदुंब्ली यमस्य दूती चर्तः जनीन् अनुं ती अस्मभ्यं दृशियं सूर्यीय पुनेः दातां अद्यं अया इह भद्रं ॥ १२

SAYANA:

वनस्य संबन्धिनौ दूतौ श्वानौ जनाँ अनु प्राणिनो लक्षीकृत्य सर्वत्र चरतः। कीदृशौ । उरुणसौ दीर्घनासिकादुक्तौ अस्तृत्यौ परकीयान्प्राणान् स्वीकृत्य तैस्त्र-व्यन्तौ उदुम्बलौ उरुबलौ तादुभौ दूतौ सूर्याय दृशये सूर्यस्य दर्शनार्य अध्य दिन इह कर्मणि भद्रमसुं समीचीनं प्राणं पुनरस्मभ्यं दातामदत्ताम् ॥

#### Verse 13.

PADAPATHA:

यमार्य सोमं सुनुत् यमार्य जुहुत् हुविः यम हु यज्ञः गुच्छुति अग्निऽदूंतः अरैऽकृतः ॥ ९३

<sup>1</sup> M. M. adds विस्तीर्पबली.

हे ऋत्विजो यनाय यमदेवतार्थं सोमं सुनृत । लतात्मकं सोममाभिषुणुत । तथा यमार्थे हिवर्ज्ञहत अभिर्वृतो यस्मिन्यज्ञे सोयमभिदृतः । अभेर्दृतस्वमन्यज्ञातम् । अभिर्देवानां दृत आसीदिति । अरंकृतः बह्डभिद्र्व्येरलंकारक्रपेयुक्तः तादृशो बज्ञो यमं ह यममेव गण्छति ॥

# Verse 14.

PADAPATHA:

यमार्य घृत व्वंत हुविः जुहोतं प्र चु तिष्ठत सः नः देवेषु आ यमुत् दीर्घ आर्युः प्र जीवसे ॥ १४

SATANA:

हे ऋत्विजो यूयं यमाय घृतवराज्येन संयुक्तं हिनः पुरोडाशारिकं जुहोत जुहुत प्रच तिष्ठत । यमं यूयमुपतिष्ठध्वं च । रेवेषु मध्ये स यमो हेवः प्रजीवसे प्रकृष्टजी-बनार्ये नोस्माकं रीर्घमायुः भायमत् प्रयच्छतु ॥

# Verse 15.

PADAPATHA:

यमार्य मधुमत्ऽतमं राज्ञे हुव्यं जुहोतुन् इदं नर्मः ऋषिऽभ्यः पूर्वेऽजेभ्यः पूर्वेभ्यः पृथिकृत्ऽभ्यः ॥ १५

SAYANA:

हे ऋत्विजो यमाय राज्ञे मधुमत्तममितशयेन मधुरं हव्यं पुरोडाधादिकं हविर्जुही-तन जुदृत । पूर्वजेभ्यः छष्टधाहानुत्वनेभ्यः अत एव पूर्वेभ्यः अस्मत्तः पूर्वभाविभ्यः पियक्तक्रयः शोभनमार्गकारिभ्यः ऋषिभ्य इदं प्रत्यक्षं यथा भवति तथा नमोस्तु ॥

## Verse 16.

PADAPATHA:

त्रिश्कं द्वेकिभिः पृत्ति षद् उर्वीः एकं इत् बृहत् त्रिश्स्तुप् गायुत्री छंदांसि सर्वी ता युमे आश्हीता ॥ ९६

SAYANA:

त्रिकदुकेिः दितीयार्थे हतीयैषा । त्रिकदुकान् ज्योतिगौरायुरिति वयो वाग-विशेषास्त्रिकदुका विज्यन्ते । तान्प्रत्यद्गभावाय संस्क्षणार्थे च पत्तति यमः

¹ Ulwar MS. omits त्रिकड्काः. ³ M. M. adds तान्.

प्राप्तोति । षट्संख्याकाः उर्वीः भूमीः कृताकृतप्रस्यवेक्षणाय प्राप्तोति ताथोर्व्यः शाखान्तरमन्त्रे समाम्राताः षण्मोर्वारहसस्पान्तु खौश्च प्रियवी चापश्चौषधय-श्चोकंसूनृता चेति । एकमित् एकमेव बृहत् महत् जंगमश्च प्रतिपालनीयः प्राप्तोति । किं च यानि त्रिष्टुब्गायत्र्यावीनि छन्दांसि सन्ति सर्वाणि सानि छन्दांसि यमे आहिता भाहितानि ऋत्विगिशः स्तुतिस्वेनावस्थितानि ॥

# No. 30.

MANDALA X,

SUKTA 90.

SAYANA:

सहस्रशिर्षेति षोडशर्चे षष्ठं सूक्तम् । नारायणी नाम ऋषिः अन्त्वा विद्वुप् शिष्टा अनुदुत्रः । अञ्चक्तमहरादिलक्षणश्चेतनो वः पुरुषः (Ve.Su.i,4,1) पुरुषात्र परं किस्तिदित्यादिश्वतिषु प्रसिद्धः (Ka. U. iii, 11) स देवता । तथा चानुकान्तम् । सहस्रशीर्षा षोडश नारायणः पौरुषमानुदुनं निष्टुबन्तं त्विति । गतो विनिबोगः ॥

# Verse 1.

PADAPATHA:

सहस्रंश्वीर्षा पुरुषः सहस्रुः अक्षः सहस्रंश्यात् । सः भूमि विश्वतः वृत्वा अति अतिष्ठत् दुशुःअंगुरुं ॥ १

SAYANA:

सर्वमाणिसमष्टिकपो महााण्डवेहो विराडाक्यो यः पुरुषः सौयं सहस्वशीर्षा हसस-शब्दस्योपलक्षणत्वादनन्तैः शिरोभिर्युक्त इत्यर्थः । यानि सर्वमाणिनां शिरांसि तानि सर्वाणि तहेहान्तःपातित्वात्तरीयान्येवोति सहस्रशीर्षत्वम् । एवं सहस्राक्षित्वं सहस्रपादत्वं च । स पुरुषो भूमि म्रह्माण्डगोलकक्ष्मां विश्वतः सर्वतो वृत्वा परि-वेष्टय दशाङ्गुलं दशाङ्गुलपरिमितं देशमत्यतिष्ठत् । अतिक्रम्य व्यवस्थितः । दशां-जुलमित्युपलक्षणम् । म्रह्माण्डाद्वहिरपि सर्वतो व्याण्यावस्थित इत्यर्थः ॥

# Note:

दशांगुलं. Accus. neut. of extent 'To ten fingers' length.' The word does not occur elsewhere in the Rigveda. BR. quote for it Manu viii, 271, ( गुरू).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> М. М. चापश्रीषधयश्रीवर्ष सूनृता. <sup>8</sup> Ulwar MS. महत् जगत् जंगमश्र प्रतिपाल-नीय: М. М. महज्जगयमञ्ज प्रतिपालनीय:. See his V. L. <sup>8</sup> М. М. omits आहिता. <sup>4</sup> М. М. <sup>9</sup>विलक्षण<sup>9</sup>. <sup>5</sup> Ul. MS. and Bhao D. MS. omit पुरुष:

#### Verse 2.

PADAPATHA:

पुरुषः एव इदं सर्वे यत् भृतं यत् च भव्यं । उत अमृ-तु ज्वस्यं ईशानः यत् अन्नेन अति ओहिति ॥ २

SAYANA:

यदिदं वर्तमानं जगत्तसर्वे पुरुष एव। यस भूतमतीतं जगद्यस्य भध्यं भविष्यक्तगं-त्तदिष पुरुष एव। यथास्मिन्कल्पे वर्तमानाः प्राणिदेशः सर्वेषि विराद्भुरुषस्यावय-वाः तथैवातीतागामिनोरिष कल्पयोद्रेष्टव्यमित्यभिप्रायः। उत अपि सं अमृतस्वस्य देवस्यस्यायमीशानः स्वामी। यद्यस्मास्कारणावस्त्रेन प्राणिनां भोग्वेमासनं निमित्त-भूतेनाति रोहति स्वकीयां कारणावस्थामतिकम्य परिवृद्यमानां अगदवस्यां प्रामोति तस्मात्याणिनां कर्मफलभोगाय जगदवस्थास्त्रीकारात्तदन्तस्य । वस्तुस्विनिस्यर्थः॥

NOTE:

यदन्नेनातिरोहति. '(And is) whatever is nourished, or increased by food.' The construction is the same as that of the first line, the words हतामृतत्वस्येशानः being parenthetic. Purusha is the whole world animate (यदनेनातिरोहति) and inanimate तस्य इदं सर्वे यद्भूतं यच भन्यम्). Compare the same classification in verse 4 below.

The construction and meaning have been variously explained "According to the commentators on the Vaj. S. and the Svetasvatara Upanishad the clause means 'he is also the lord of that which grows by food.' According to the paraphrase in the Bhagavata Purana it means 'seeing he has transcended mortal nutriment.' The parallel passage of the Atharvaveda (xix, 6, 4) reads 'he is also the lord of immortality since he became united with another (yad anyenábhavat saha)," Muir.

Muir himself translates "since through food he expands." Grassmann refers the clause to अमृतत्वस्य "that which is nourished by our sacrifices—was durch speise, i. e., opferspeise, noch höcher wächst, i.e., Ferrlicher wird." Ludwig "since he stretches far above what exists by food—da er, was durch speise ist weit überrägt." But compare his note.

<sup>1</sup> M. M. °स्वीकारात्रेदं तस्य.

#### Verse 3.

PADAPATHA:

एतार्वान् अस्य महिमा अतः उद्याद्यान् च पुरेषः पार्दे अस्य विश्वां भूतानि विश्वात् अस्य अभृते द्विषि ॥ व

SATANA:

अतीतानागतवर्तमानकपं जगणाचन्नि एतानाम्सनीण्यस्य पुरुषस्य भिन्नमी स्वकीवसामध्यिविषयः । न तु तस्य पास्तवं स्वक्रपम् । नस्तिवस्तु पुरुषः अभी महिन्नोपि ज्यायान् अतिग्रयेगाभिकः । एत्यान्यं स्वक्रपम् । नस्त्रपं पुरुषः अभी महिन्नोपि ज्यायान् अतिग्रयेगाभिकः । एत्यान्यं स्वर्धिक्रवते । अस्य पुरुषस्य विश्वा संवर्धि भूतानि कालजयवर्तिनि प्राणिजानानि पारः वर्ष्युधीसः । अस्य पुरुष् पर्वाविष्ठि निपास्यकप्ममृतं विनागरिते सिन्धि योतनास्मन्नै स्वर्धिकाशस्यकप्प व्यवतिष्ठत इति ग्रयः । ययपि सत्यं ज्ञानमनम्सं भृत्रस्थान्नानान् परभ्रक्षणं देवसी-मावास्यद्वप्रयोगिति निविद्यास्यद्वप्रयोगस्यासः ॥

#### NOTE:

"Compare Atharvaveda s, 8, 7 and 13: 7, with the half he produced the whole world: but what became of that which was the other half of him? (ardhene viscom bhucanam jajdna yad asya ardhum kee half of him? (Prayapati moves within the womb; though unseen, he is born in many forms. With the half he produced the whole world; but the other half of him, what sign is there of it? Compare also atharvaveda, s, 7, 8, 9." Mair, Sanskit Tests, 1, p, 368, note.

# Verse 4.

PASAFECER:

कुष्मात् दुर्वाः उन् ऐत् पुर्तयः पार्यः <u>अस्य द्वेश अनुस्तर्</u> कुरिति ततेः किर्वद् वि युक्र<u>पुर्त् सृक्षुमुक्**र्यः हति** कुमि ।। ४</u>

#### SHEARL:

क्षेत्र विभाग्तरः नेमार्ग्यस्थि वसुरुवस्थः मैथ्यूमै वीते । बीतीर् सम्बाद्यान्तरामस्तिकृतः अथवितीवार्यसम्बद्धाः स्थापि । सीवार्यः सीव वाक नेकः सीवार्यः मध्यस्य कृष्यसम्बद्धाः वीद्धार्थः वृत्रीकृषितिस्ति।

<sup>📑 🗷 🗷</sup> वानसवस्वकामः " 🛣 😿 आस्ताननेषः 🤚 🖽 अस्ति। स्वार्थः

<sup>·</sup> Y. Y. PRIPARTE

अस्य सर्वस्य जगतः परमात्मलेशस्वं भगवताप्युक्तम् । विष्टभ्याहमिषं कृत्स्वमेकांशेन स्थितो जगिविति (Bhag. x, 42)।ततो मायायामागत्यानन्तरं विष्वहः देवमनुष्यिति-र्यगादिरूपेण विविधः सन् व्यक्तामत् व्याप्तवान्। कि कृत्वा।साशनानशने [अभि]अ भिलक्ष्य। साशनं भोजनादिव्यवहारोपेतं चेतनं प्राणिजातम्। अनशनं तद्रहितमचेनं गिरिनद्यादिकम्। तदुभयं यथा स्यात्तया स्वयमेव विविधो भूत्वा व्याप्तवानित्यर्थः

#### Verse 5.

PADAPATHA:

तस्मात् विशाद् अजायत् विशाजः अधि पुरुषः सः जातः अति अरिच्यत् पृथात् भूमि अथो इति पुरः ॥ ५

विष्यक् व्यक्तागरिति यदुक्तं तरेवात प्रपञ्च्यते । तस्मादारिपुरुषादिराङ्क्ष्माण्डदेहीं जायत उत्पन्नः । विविधानि राजन्ते वस्तून्यवेति विराद् । विराजोधि विराद्देहस्योपिर तमेव देहमधिकरणं कृत्वा पुरुषस्तहेहाभिमानी कश्चित्पुमानजायत ।
सौयं सर्ववेदान्ते यः परमात्मा स एवं स्वकीयमायया विराद्देहं त्रद्धाण्डकपं सद्दा
तत्र जीवक्षपण प्रविदय क्रद्धाण्डाभिमानी देवतात्मा जीवोभवत् । एसज्ञायर्विणिका उत्तरतापनीये विस्पष्टमामनन्ति (ix, 9) । स वा एष भूतानीन्द्रियाणि
विराज देवताः कोशांश्र सृष्ट्रा प्रविद्यामुद्धी मृद्ध इव व्यवहरणास्ते माययोति ।
स जातो विराद पुरुषोत्यरिच्यत अतिरिक्तोभूत् । विराज्व्यतिरिक्तो देवतिर्यङ्कनृष्यादिकपोभूत् । पश्चादेवादिजीवभावाद्धी भूमि ससर्वेति श्वेषः । अयो भूमिमृष्टेरनन्तरं जीवानां पुरः ससर्ज । पूर्यन्ते सप्तमिर्धातुभिरिति पुरः शरीराणि ॥

#### Verse 6.

PADAPATHA:

यत् पुरुषेण हुविषां देवाः युज्ञं अर्तन्वत वृद्धतः अस्य आसीत् आज्यं ग्रीष्मः दुध्मः शुरत् हुविः ॥ ६

SAYANA:

यद्यहा पूर्वोक्तक्रमेणैव शरीरेषूत्पनेष्ठु सत्सु हेवा उत्तरसृष्टिसिध्यर्थे बाह्यद्र-व्यस्यानुदेपन्नत्वेन हविरन्तरासंभवात्पुरुषस्वरूपमेव मनसा हविद्रेन संकल्प्य पुरुषेण पुरुषाख्येन हविषा मानसे यज्ञमतन्वत अन्वतिष्ठन् । तदानीमस्य यज्ञस्य वसन्सी वसन्तर्जुरेवाज्यमासीत् । तमेवाज्यत्वेन संकल्पितवन्त इस्वर्थः । एवं मीष्म

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. M. आगत्यनन्तरं. <sup>8</sup> Bh. D. MS. omits मनुष्य. <sup>8</sup> M. M. सर्वेदान्तवेदाः परमातमा स्वयमेवः

इभ्म आसीत्। तमेवेश्यत्वेन संकल्पितवन्त इत्वर्यः। तथा घरदविरासीत् । तानेव एरोडाधादिहःविदेन संकल्पितवन्त इत्वर्यः। पूर्वे पुरुपस्य हविःश्वायान्यकपरवेन संकल्पः। अनन्तरं वसन्तादिनामाज्यादिविधेश्यकपरवेन संकल्प इति इष्टप्यव्॥

#### Verse 7.

PADAPATHA:

तं यृज्ञं बुर्हिषि प्र श्रीक्षन् पुर्षषं जातं अप्रतः तेनं देवाः अयुज्तंतु साध्याः ऋषंयः च ये ॥ ७

SAVANA:

बतं बत्तसाधनमूतं तं पुरुषं पमुत्वभावनवा बूपं बद्धं बहिषि मानसे बते मौसत् प्रोसितवन्तः। कीवृद्धमित्ववाह। अमतः सर्वसृष्टेः पूर्वे पुरुषं जातं पुरुषत्वेनोत्त्वचं एतच प्रामेनोक्तम्। सत्माहिरादजावत विराज्ञो अधिपूरुष इति । तेन पुरुषद्वेष पमुना देवा अवजन्त। मानसं वागं निष्पादिवन्त इत्वर्थः। को ते देवा इत्वचाह। साध्वाः सृष्टिसाधनवोग्वा प्रजापतिप्रभृतवः। तत्नुकूला स्टूषचो मन्बद्रद्वारणं वे सन्ति ते सर्वेष्वजनतेत्वर्थः॥

# Verse 8.

PADAPATHA:

तस्मांत् युज्ञात् सुर्वेऽहुतः संऽभृतं पृष्त्र्रआङ्यं पृश्र्न् तान् चुक्रे वायुव्यान् आर्ण्यान् ग्राम्याः च ये ॥ ८

SAYANA:

सर्वद्वतः सर्वात्मकः पुरुषो वस्मिन्यज्ञे दूवते सीवं सर्वद्वत् । तावृशात्तस्मात्पूर्वोक्कान्मानसायज्ञात्प्प्यस्य विविश्वमात्र्यं संभृतं संपादितम् । द्वि चान्यं चेत्वेषमादिभोग्यज्ञातं सर्वे संपादितमित्वर्थः । तथा वायण्यान्वायुदेवताकाँ बोकप्रसिद्धानारण्यान्यशूं अके उत्पादितवान् । आरण्या हरिणादवः । तथा वे च मान्वाः
गवादयस्तानपि चक्रे पश्चामन्तरिक्षद्वारा वायुदेवत्यस्यं यञ्जकाद्वाणे समान्नावते ।
वाववः स्थेत्याह वायुवां अन्तरिक्षस्याध्यक्षाः । अन्तरिक्षदेवत्वाः कानु वे पश्चः ।
वाववः एवैनान्यरिद्धातीति ॥

<sup>1</sup> M. M. वसन्तादीनामाज्यादिविशेषरूपत्वेन.

#### Verse 9.

# PADAPATHA:

तस्मीत् युज्ञात् सुर्वे श्हुतः ऋचः सामीन जुित्तेरे छंदीसि जुिज्ञेरे तस्मीत् यर्जुः तस्मीत् अजायुत् ॥ ९

#### SAYANA:

सर्वद्वतस्त्रस्मात्पूर्वोक्तायज्ञावृत्यः सामानि जित्तिरे उत्यनाः। तस्मायज्ञात्रकः न्वांसि गायश्यादीनि जित्तिरे । तस्मायज्ञायज्ञुरम्बज्ञायतः॥

# Verse 10,

# PADAPATHA:

तस्मति अश्वाः अजायंत ये के च उभयादेतः गार्वः ह ज्ञिति तस्मति तस्मति जाताः अजावयः ॥ १०

#### SAYANA:

तस्मारपूर्वीक्तायज्ञादश्वा अजायन्त उत्पन्नाः । तथा वे के चाश्वस्वितिरिक्ता गर्दभा अश्वतरात्रोभयादत कर्ष्वाधोभागयोहभयोर्दन्तयुक्ताः सन्ति । तेष्यश्वा-बन्त । तथा तस्मायज्ञाहादश्व जित्तरे । कि च । तस्मायज्ञादश्वादश्व श्वाताः ॥

# Verse II.

#### PADAPATHA:

यत् पुरुषं वि अदंधुः कृतिधा वि अकुल्प्युन् मुखं किं अस्य की बाहू इति की ऊरु इति पादी उच्येते इति ॥ ९९ ВАХАНА:

प्रमोत्तरक्ष्येण माझणाविस्थि वक्तं म्रह्मवाहिनां प्रमा उच्चन्ते । प्रमापतेः प्राणकपा हेवा यथारा पुरुषं विराहकपं व्यवसुः संकल्पनोत्पाहितवन्तस्त्वानीं कितिथा कितिथा प्रकारिव्यकल्पयन् विविधं कल्पितवन्तः । अस्य पुरुषस्य मुखं किमासीत् । की बाह् अभूतान् । कावृक्षः । की च पारावुक्यते । प्रथमं सामान्यकपः प्रमाः । ।

#### Verse 12.

PADAPATHA:

नाह्यणः अस्य मुखं आसीत् बाह् इति राजन्यः कृतः ऊरू इति तत् अस्य यत् वैदयः पृत्क्यां भूदः अजायुत् ॥ १२

इसर्नी पूर्वोक्तममानानुत्तराणि दर्बवित । अस्व ममापतेः महाणः माहाणलमान्तिविधिटः पुरुषो मुलगसीत् । मुलादुल्लम इत्वर्षः । बोवं रामण्यः शाधिवलमाति । मान्युरुषः स वाह् कृतः । बाहत्वेन निष्पादितः । बाह्रश्वामुत्वादित इत्वर्षः । तत्त्वस्ति । तत्त्वस्ति मान्युरुषः स माह्रश्वादेवृद्धः तह्यो वैद्यः संपनः । करुष्यामुत्वम् इत्वर्षः । तथास्य पद्ममं पाद्मभ्यां मृहः भृहत्वमातिमान्युरुषोज्ञावत । इवं च मुलादिष्यो माह्यभापि नामुत्विचिद्वाद्यां सम्भकाष्ये स मुलादिष्याकृतं निर्मित्वाद्यो वित्वरम् मान्नावते । अतः मन्नोत्तरे इने अपि तत्वरत्वेव बोमतीते ॥

# Verse 13.

PADAPATHA:

्र चंद्रमाः मनसः जातः चक्षीः सूर्यः अजायत् मुखीत् इंद्रेः च अग्निः च ग्राणात् वायुः अजायत् ॥ ९६

SAYANA:

वया रभ्याज्यारिष्ठव्याणि गवार्वः पश्च म्हगारिषेश माझणार्वो ममुष्याभ तस्मादुत्पना एवं चन्द्रार्वो देवा अपि तस्मादेवीत्पना इत्वाइ । प्रजापतिनेन्तः सकाशांचन्द्रमा ज्ञातः । चशीश्च चशुषः सूर्वोप्यज्ञावत । अस्य मुसादिन्द्रभामिश्च देवानुत्पनी । अस्य प्राणाहानुरज्ञावत ॥

#### Verse 14.

PADAPATHA:

नाभ्याः आसीत् अंतरिक्षं शीष्णः सीः सं अवर्तत् पत्भयां भूमिः दिशः श्रोत्रात् तथां लोकान् अकल्पयन् ॥ ९४ 8ATARA:

वया 'चन्द्रारीन्य वार्यतेर्गंन अभृतिभ्वीकन्यवस्तयान्तरिकारित्रीकान्य वार्वेर्गं-भ्वारिभ्वो देवा अकल्यवन् उत्पारितवन्तः । एतदेव दर्शवति । नाभ्याः भवान

<sup>1</sup> M. M. पूर्वीकानां &c.

पतेर्नाभेरन्तिरिक्षमासीत् । श्रीष्णैः श्विरसो श्री: समवर्तत उत्पन्ना । अस्य पद्भश्यं पादाभ्यां भूभिरुत्पन्ना । अस्य श्रोत्राहिश उत्पन्नाः ॥

#### Verse 15.

PADAPATHA:

सप्त अस्य आसून् परिष्धयः तिः सप्त संब्ह्धः कृताः देवाः यत् यत्तं तन्वानाः अवधन् पुरुषं पृशु ॥ १५ SATANA:

अस्य सांकल्पिकवत्तस्य गायत्र्यावीनि सप्त झुन्दांसि परिधव आसन् ऐटिक-स्वाहवनीवस्य चयः परिधवः उत्तरवैदिकास्त्रय आदित्यभ सप्तमः परिधिप्रतिनिधिकपः। अत एवाझायते। न पुरस्तात्परिक्ष्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्यादित्याद्याति । व्यास्ति भ्राति सप्त विगुणितसप्तसंख्याका एकविंद्यादिः कृताः । द्वाद्य गासाः पन्दात्यः चय इमे लोका असावादित्य एकविंद्य इति अताः पदार्था एकविंद्यादिद्यक्त्या व्याप्ति भाविताः। यद्यः पुरुषो वैराजोत्ति तं पुरुषं देवाः प्रजापतिप्राणिन्द्रवक्तपा व्याप्त तन्वानाः कुर्वाणाः पश्चमवभ्रम् विराट्पुरुषमेव पद्यत्वन भावितवन्तः। एतदेवाभिप्रत्य पूर्वत्र यत्युरुषेण इतिषेत्युक्तम्॥

#### Verse 16.

PADAPATHA:

युक्तेन युक्तं अयुज्तंत देवाः तानि धर्मीणि प्रथमानि आसन्
ते हु नार्कं मुहिमानः सुच्तं यत्रं पूर्वे साध्याः संति देवाः ॥ १६

SATANA:

पूर्वे प्रपन्ने गोक्तमये संकिप्यात्र दर्शयति । देवाः प्रजापतिप्राणकपा बहेन वयोक्तिन मानसेन संकल्पेन यहां यथोक्तयज्ञस्यकपं प्रजापतिमयज्ञन्त पूजितवृद्ध्यः । किस्माल्युज्ञनात्तानि प्रसिद्धानि धर्माणि जगद्रूपविकाराणां धारकाणि प्रयमानि मुख्यान्यासन् । एतावता सृष्टिप्रतिपादकसूक्तभागार्थः संगृहीतः । अथो-पासनतत्कलानुवादकभागार्थः संगृद्धते । यत्र यहिमन्विराद्धाप्तिकपे नाके पूर्वे संग्धातः पुरावनाः विरादुपास्तिसाधका देवाः सन्ति तिष्ठन्ति तत्राकं विराद्धापिकपं स्वर्थे ते महिमानस्तदुपासका महास्मानः सचन्त समवयन्ति प्राभुवन्ति ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> М. М. तस्मात्. <sup>1</sup> Ul. MS. and Bh. D. MS. <sup>°</sup>अनुवादकतार्धः.

# No. 31.

MANDALA X.

BUKTA 119.

SAVANA .

इति वा इति त्रवीदश्चर्त्रं सप्तमं सुक्तं गायनीनम्डां निकल्यास्थासः संमाननानं कुर्वन् तदानीमृथिनिः दृष्टः सन् स्वार्यानननेन सृक्तारनाशीनः । भना निकल्यामानव इन्द्र ऋषिः स एव देवता । तथा चानुक्रम्बतं । इति व सत्रीनैम्डां सन् आस्मानं तुष्टाविति यती विनिधायः ॥

#### Verse 1.

PADAPATHA:

इति वै इति में मर्नः गां अर्थ मृत्यां इति कृषिन का-मंस्य अर्पो इति ॥ १

#### SATATA:

द्वित वे द्वि बाह्य इन्येश्वरकारंग में क्षीर्य क्षेत्र । में क्षारं क्षीर्यात् । नामचे च करूमां स्वीतरूनः श्वरणामधित । कर् क्षेत्र सामानिताः । क्षीरमानां हे-के । क्षारमञ्जूतिहाह्यस् संकारतं में कारतं संकारतंत्र । क्षित्रकारणं क्षार्यकार्यः कोमस्य कंप्यानसंद्वाः । चाहुर्वाति कहार्यकार्यः । सामानितां । क्षीर सामानितां । विच्ये कुन्द् । क्षीरावीतामानिकारणः ।।

#### Kures:

L कार्याकः "I क्षेत्री कुछ गान " र द. आगी प्रेयर १८ आगू क्षिप्रीती कार्य-कींग्रुवातः क्षेत्रीत प्राथमक व्यक्तः कार्यात्त क्षेत्रीत ३४ आगे, २४, १ (१०) आग्न, व्यक्तिकींत्रः प्राप्तान्तिकारकार्यात्त्र कार्यातः कार्यातः अभागतस्य कार्यात्त्रात्तिः कार्याः आगे, १४ ॥ १०० व्यक्तिकारः कार्याः व्यक्तिकारः कार्याः कार्याः व्यक्तिकारः कार्याः व्यक्तिकारः कार्यात्तिः व्यक्तिकारः कार्यात्तिः व्यक्तिकारः कार्यात्तिः व्यक्तिकारः कार्यात्तिः व्यक्तिकारः कार्यातिः कार्यातिः कार्यातिः कार्यातिः व्यक्तिकारः कार्यातिः कार्याति कार्याति कार्यातिः कार्यातिः कार्याति कार्

2. Mor. the incorregative parties the next other militip is accompagile never one for monology traging pair tipol at hits.

# Tarret 2

PADARATELA.

त्र जाताः इत देशप्रतः इत म् भृताः कृत्तात् क्रुकितः सामन्त्रः अर्था इति । २

होधतः भृद्यं कम्पबमाना वाता इतं वायवी यया वृक्षादीनुष्यच्छन्ते सद्द्रत्यीताः सोमाः मा मां प्रकर्षेण उदयंसत उद्यच्छन्ते । यमेर्लुङि समुदाद्श्यो बनोपन्य इत्यात्मनेपद्म् (Pan. i, 3,75) । बस्माद्रहृवारं सोममपाम् ॥ Nors:

दोधत:. This word occurs five times. In i, 80, 5 it is an epithet of Vritra वृत्रस्य दोधतः (Sayana, दोधतः मुज्ञं कम्पमानस्य..... दोधतः धूञ् कम्पने अस्मायकलगन्ताच्छतर्यन्त्यलोपश्छान्दसः अभ्यस्तानामादिरित्यायन्तवम् ). In ii, 21, 4 it is said of Indra that he is अनानदो व्यभो दोधतो वधः (Sayana, दोधत) दिधिहिसाकमी हिंसकस्यामुरस्य वधी हन्ता ). In viii, 6, 6, the phrase वृत्रस्य वोधत: recurs. (Sayana, वृत्रस्य चिदावरकस्यापि दोधत: अत्यर्थ जगत्कस्पयतीसरस्य) The fourth place is our passage, and is the only one in which the word is a nom. masc. pl. Lastly in x, 171, 2, we have the phrase मजस्य दोधतः (Sayana, मजस्य यज्ञस्य दोधतः कम्पमानस्य देवेभ्यः पलाय-मानस्य). The root दोधति stands in Naigh. iii, 12, as one of the synonyms of कुध्यति. Our word with the adjective or participle दिवत (ii, 17, 4, तमांसि दुधिता. Sayana, तमीरूपाणि रक्षांसि दुधिता दुःस्थितानि दर्ग-तानि. iv, 1, 17, तमा दुधितं. Sayana, तमा रात्रिकृतं ध्वान्तं दुधितं वृधिः प्रेरण-कर्मा पातस्मिविहरणाकाल कथसा पैरितम्. iv, 10, 4, तमांसि द्विता. Savana, तमां-सि द्रियता द्रियतानि नाशितानि ) and the adjectives द्रिय and द्रश्न are referred by Benfey and Roth to a reduplication of y to shake.

# Verse 3

PADAPATHA:

उतु मा पौताः अयुस्तु रथं अश्वाः इत आशार्वः कुवित् सीमेस्य अपी इति ॥ ३

SAYANA:

पीताः सीमाः मामुदर्यसेत उद्यच्छन्ते । तत्र पृष्टान्तः । रथमधी इत । बेया आसर्वः क्षित्रगामिणः गमनेन आसां वा अश्वा रथमुद्रमयन्ति तहत्॥

#### Verse 4.

PADAFATHA:

उप मा मातिः अस्थितः बाश्रा पुत्रं इत प्रियं कुवित् सोमस्य अपा इति ॥ ४

<sup>1</sup> м. м. ब्यासाः .

मितः स्तोतृनिः क्रियमाणा स्तुतिः मा मामुपारियत संयोजयित । उपाद्देवपूर्जासं गितिकरणेत्याः मनेपदम् । कथिनि । वाभा पुत्रमित । यथा वाभा घब्दायमाना धेनुः भियं पुत्रं वत्सं संगच्छिति तद्दत्॥

# Verse 5.

PADAPATHA:

अहं तष्टांध्वव बुंधुरं परि अचामि **हदा मृ**ति कुवित् सोर्मस्य अयं इति ॥ ५

SAYANA:

तष्टेव तक्षा वया बन्धुरं सारियिनिवासस्यानं तद्दान्त्रा उपलक्ष्यते तरस्यानं रथं वा साधु करोति तद्दरहं मर्ति स्तुर्ति हवा भारमीवेन मनसा पर्वचामि साधुकरणाव परिगच्छानि॥

#### Verse 6.

PADAPATHA:

नाहि में अक्षियत चन अच्छांत्छः पंचे कृष्टयेः कुवित् सोमस्य अपा इति ॥ ६

SAYANA:

चनिति समुदायोप्यर्थे। पञ्च कृष्टयोपि निषादपञ्चमाश्रत्वारो वर्णाः ।ञ्च बनाः। यद्वा देवमनुष्यादयः । मे मदीयमिष्ठपन् चशुःपतनं दृष्टिसंचारं नद्धाव्हान्त्सुः नद्धाप्यृण्यन्ति । निह द्रष्टुर्ष्ट्रेषिपिरिलोपो विद्यते इति हि श्रुतेः। (S. Br. XIV,7,1, 23) ॥ छवि अपवरणे । चुरादीनामिति वा ण्यन्तत्वाद्य ण्यभावे लुङि हलन्ति लक्षणा वृद्धिः ( Pan. vii, 2, 3 ) यस्माद्वह् । सोममपाम् ॥ Note:

अक्षिपत्. 'So much as a mote in the eye.' An adverb. The word occurs only here and in vi, 16, 18 निह ते पूर्तमक्षिपहुननेमानां बसो 'Let not thy fulness, Vasu, be a whit the property of others.' Sayana, अक्षिपत् अ- क्ष्णोः पातकं विनासकं निह भुवत् न भवतु सर्वहास्माकं दर्शनसामध्ये करोत्.

## Verse 7.

PADAPATHA:

नहि में रोदंसी इति उभे इति अन्य पक्षं चन प्रति कुवित् सोर्मस्य अपा इति ॥ ७

¹ M. M. बहुवारं.

उभे रोरसी खावापृथिष्यों ने मरीयमन्यं पक्षं चन पक्षमपि प्रति समाने न भवतः॥

Verse 8.

PADAPATHA:

अभि द्यां महिना भुवं अभि इमां पृथिवीं महीं कुवित् सोमस्य अपां इति ॥ ८

SAYANA:

उक्तमंथे प्रतिपादयति । महिना महिम्नात्मीयेन द्यां द्युलोकम**ि भुवं भनि-**भवामि । तथा नहीं महत्तीमिमां पृथिवीं स्वमहिम्ना अभिभवामि । भवतेर्ले**ङ छान्दस्तो** विकरणस्य कुक् । भूस्रवोस्तिङीति गुणे प्रतिषिद्ध उवङादेशः ॥

Verse 9.

PADAPATHA:

हतं अहं पृथिवीं इमां नि द्धानि इह वा इह वा कुवित् सोमेस्य अपा इति ॥ ९

SAYANA:

हन्तोते संभावनायामनुज्ञायां वा। संभावयाम्येतरनुजानामि वा। कि तत् । अह-मिमां प्रथिवीमिह वान्तरिक्षे निदधानि इह वा खुलोक इति हस्तेन निर्दिशति । स्थातेलीटि मेर्नि ।

Verse 10.

PADAPATHA:

ओषं इत् पृथिवीं अहं जंघनानि इह वा इह वा कुवित् सोर्मस्य अपा इति ॥ ९०

SAYANA:

अहं पृथिवीमभिलक्ष्य ओषं स्वतेजसा तापक्रमादित्यिमह वान्तरिक्षे इह वा खुलोके जङ्गनानि भृशं यापयानि । इहिति पूरणः । हन्तेर्गत्यर्थस्य बह्लुगन्तस्य लोटि शपो लुगभावच्छान्दसः ॥

Note:

কাৰ. This word occurs nowhere else in the Rigveda. Roth refers to Naigh. ii, 15, where it is given as one of the synonyms of ছিম, and quotes Atharvaveda, ii, 36, 1; vii, 73, 6; xii, 3, 31. He takes the connection of thought between it and the root ভয় to burn to be of the same kind as the German (and English) phrases 'I burn to do it,' and the like.

#### Verse 11.

PADAPATHA:

दिवि में अन्य: पक्षः अधः अन्यं अचीकृषं कुवित सोमं-स्य अपी इति ॥ ११

SAYANA:

मे मरीयः अन्यः पक्षः दिवि गुलोके स्थापितः । अधः । पूर्वाधरावराणामसी-स्वादिनासिप्रत्ययः । प्रकृतेरधादेशश्च । अधस्तात्पृथिव्यामन्यं पक्षमचीकृषनकः र्षम् । कृष विलेखने । ण्यन्तस्य लुक्ति चक्ति नित्यं छन्दसीति ऋकारदेशः । विलेखनं नामोत्पादनम् । उद्गादयं आस्थापयमित्यर्थः ॥

Verse 12.

PADAPATHA:

अहं अस्मि महाश्महः अभिश्नभ्यं उत्रईषितः कृवित् सोर्मस्य अपं इति ॥ १२

SAYANA:

अभिनभ्यं नभी मध्यस्थाने भनं नभ्यमन्तरिक्षम् । उगवादिश्यो बदिति बरमस्य वः (Pan. v, 1, 2) तत्रैव पाठालभादेशश्च । लक्षणेनाभिप्रती आभिमुख्ये इस्यव्यर्थीभावसमासस्वरः (Pan. ii, 1, 14) । अन्तरिक्षमभ्युवीचित उद्गतः सूर्यारमाई महामहोस्म । महतामि महानस्मि । यद्वा महत्प्रभूतं महस्ते जो यस्य । प्रभूतते जः स्कोस्मि । आन्महत इत्यात्वम् ॥

Verse 13.

PADAPATHA:

गृहः यामि अरं कितः देवेभ्यः हृज्यश्वाहंनः कुवित् सोमंस्य अपी इति ॥ ९३

SAYANA:

गृहः हिवपां पहीता अरंकृतो यजमानैरलंकृतोहं देवेश्य इन्द्राहिश्यो इध्यवाहमी हिवपां वोदा प्रापविता अग्न्यात्मा सन्यात्म हर्विषि प्रापवाति । वा प्रापणे लह् । इधिन नन्त आहिति वहेर्क्कुर् भिस्वारासुवातः । समासे कृतुत्तरपदमकृतिस्वरः । इति वस्मास्कृतिद्वरारं सोमस्य सीतमपां पीतवानस्मि । सस्मादेतान्यकार्वनितीन्त्रः स्वाल्यानेनवास्तावीत् ।।

NOTE:

गृह:. "The unintelligible मृहो I explain as a contraction for मृहणु, which the collectors of the hymns did not understand." Roth in S.L. Compare note 3 on चंद्रेव No. 8 verse 7 (p. 134). Grassmann makes the word mean here, and only here, a servant.

¹ M88. নৰাৰ. M. M. corrects to নৰাৰ. But the imperfect is wanted Compare বহুণাহ্য below.

# No. 32.

MANDALA X.

SUKTA 121.

SAYANA:

हिरण्यगर्भ इति दशर्चे नवमं सुक्तं प्रजापतिपुत्रस्य हिरण्यगर्भस्यापै नैष्टुभं कशब्दाभिधेयः प्रजापतिर्वेवता। तथा चानुकान्तम् । हिरण्यगर्भो दश्च हिरण्यगर्भः प्राजापत्यः कायमिति । गतः सुक्तिविनयोगः । प्राजापत्यस्य पशोर्षपापुरोडाश्चः हिषणं क्रमेणादितस्तिलोनुवाक्यास्ततिस्तिलो याज्या । सूत्रितं च हिरण्यगर्भः सम-वर्तताम इति पद्माजापत्या इति (Asval. iii, 8)। वर्णप्रधासेषु कायस्य इविषो हिरण्यगर्भ इत्येषा याज्या । सूत्रितं च । कथा निश्चत्र आ भुवित्र्रण्यगर्भः सम-वर्तताम इति प्रतिप्रस्थाता वाजिने तृतीय इति (Asval. ii, 17)॥

#### Verse L

PADAPATHA:

हिर्ण्यशार्भः सं अवर्तुत् अग्रे भूतस्य जातः पतिः एकः आसीत् सः दाधार् पृथिवीं द्यां उत इमां करेमे देवायं हविषां विधेम ॥ ९

SAYANA:

हिरण्यगर्भः हिरण्मयस्याण्डस्य गर्भभूतः प्रजापतिहिरण्यगर्भः । तथा च तैसिरीयकं प्रजापतिवें हिरण्यगर्भः प्रजापतेरतुरूपस्वायति । यहा हिरण्मयोण्डो गर्भव्यस्योदरे वर्तते सोसी सूत्रात्मा हिरण्यगर्भ इस्युच्यते । अमे प्रपन्दीत्पन्तः प्राक्तस्यवर्तते । मायाध्यक्षास्सिस्कोः परमारमनः समजायत । यद्यपि परमास्मैन हिरण्यगर्भस्तथापि तदुपाधिभृतानां वियवादानां अस्रण उस्पत्तेः तदुपहितो प्युप्पम्न इस्युच्यते । स च जातो जातमात्र एव एकोहितीयः सन् भूतस्य विकारजातस्य भ्रद्धाण्डदिः सर्वस्य जगतः पतिराद्धा आसीत् । न केवलं पतिरासिद्धं अपि सहि सहिरण्यगर्भः पृथिवीं विस्तीणां द्यां दिवमृत अपि च इमामस्मामिहेद्धंनामां पुरोवतिनीमिमां भूमिम् । यहा पृथिवीत्यन्तरिक्षनाम । अम्तरिक्षं दिवं भूति च हाधार धारयति । छन्दसि छुङ्छङ्लिट इति सार्वकालिको लिद् । दुजाहित्वादेश्यास्मिर्द्धाने । अत्र किश्वर्थयः । यहा कं सुखं तयूपत्यास्य इति । अयता इन्द्रेण पृष्टः प्रजापतिर्भतीयं महत्त्वं तुश्यं प्रदाय अहं कः कीवृत्यः स्वामिरद्धक्तवान् । स इन्द्रः प्रत्यूचे यदीदं स्वीव्यहं कः स्यामिति तदेव स्व मदीते । अतः कारणास्य इति

<sup>1</sup> M. M. हिरण्यगर्भाख्यस्यार्षम्. 8 Bhao D. omits तथा-हिर्ण्यगर्भे and writes प्रजापतिरनुरूपत्वायेति 8 M. M. adds सकाशात्. 9 M.M. adds सुकृत्यतार्गः 9 M. M. वपहितः

प्रजापातिराख्यायते । इन्द्रो वै वृत्रं हस्या सर्वाविजिताविजित्यात्रवीत् इत्यादिकं न्नाह्मणमत्रानुसंध्यम् (Ait. Br. iii, 21)। यदासौ किंद्राब्दस्तदा सर्वनामस्वास्स्मेभावः सिद्धः । यदा तु यौगिकस्तदा व्यत्ययेनेति द्रष्टव्यम् । सावेकाच द्राते प्राप्तस्य न गोभ्यन्साववर्णेति प्रतिषेधः । क्रियामहणं कर्तव्यमिति कर्मणः संप्रदानस्वाचतुर्थी । कं प्रजापति देवाय देवं दानादिगुणयुक्तं इतिषा प्राजापत्यपद्योर्वपाक्रपेणक क्यालात्मकेन पुरोडादोन वा विधेन वयमृत्विजः परिचरेम। विधितः परिचरणकर्मा।

#### Verse 2.

#### PADAPATHA:

यः आत्मृष्दाः बुल्ब्दाः यस्यं विश्वं उपुष्आसंते पृथीशधं यस्यं देवाः यस्यं छाया अमृतं यस्यं मृत्युः कस्मं देवायं हृविषां विधेम् ॥ २

#### SAYANA:

यः प्रजापितः आत्मदाः आत्मनां दाता। आत्मानो हि सर्वे तस्मात्परमात्मन दृष्य बन्ते। यथामेः सक्षाता हिन्दु लिङ्गा जायन्ते तह्न्। यहा आत्मनां शोधियता। देप् शोधिन आतो मनिनिति विच् । बलदाः बलस्य च दाता शोधियता वा। बस्य च प्रशिषं प्रकृष्ट शासनमात्तां विश्व सर्वे प्राणिन उपासते प्रार्थयन्ते सेवन्ते वा। शासु अनुशिष्टी शास दित्युपधाया इत्वम् । शासिवसिधसीनां चेति घत्वम् । कृतुत्तरपद् शृक्तिस्वरत्वम् । आसेरानुशान्तेत्वाह्मसार्वधातुकानुदान्तत्वे धातुस्वरः । तिहि चौदान्तवतीति मतिरचु-दान्ता । तथा देवा अपि बस्य प्रशासनमुपासते । आपि च अमृतममृतस्वम् । भावप्रधानो निर्देशः । यहा मृतं मरणं नास्त्यस्मिनित्यमृतं मुधा । बहुन्नीही नभो जरमर्गमयम् मृता इत्युन्तरपदास्त्रुशन्तत्वम् । तदि यस्य प्रजापतेः छाया छायेव वर्ति भवति । मृत्यु-वेमध प्राणापहारी छायेव भवति । सस्मै कस्मै देवायेश्यादि समानं पूर्वेण । इतिभा प्ररोडाशास्मनेति त विशेषः ॥

#### NOTE:

यस्य देवा:.....यस्य मृत्यु:. It is possible that we are to supply or understand उपासंते प्रशिषम् and छाया with these clauses. But in view of verse 4 I prefer to take them as independent sentences.

#### Verse 3.

#### PADAPATHA:

यः प्राणुतः निशमुष्तः मृहिश्वा एकः इत् राजां जर्गतः बुभूवं यः ईरो अस्य द्विश्वदंः चतुःश्वदः कस्मे देवायं हुविषां विधेमु ॥ ३

#### SATANA:

यो हिरण्यगर्भः प्राणतः श्वसतः। अन प्राणने। आदादिकः । शतुरनुन इति
विभक्तेरुवात्तरम्। निर्मिषतः अभिपक्ष्मचलनं कुर्वतः। अनापि पूर्वविभक्तिरुवात्ता । जगतः जङ्गमस्य प्राणिजातस्य महित्वा महस्वेन । सुपां सुरुगिति
रुवीयाया आकारः। माहात्म्येन एक इत् अद्वितीय एव सन् राजा वभूव ईत्यरो मवति।
भवतेर्णलि लितीति प्रस्वयात्पूर्वस्योद्यात्तत्वम् । अस्य परिवृद्यमानस्य दिपदः पाददुयक्तुक्तस्य मनुष्यादेः चतुष्पदः गवात्थादेश्व यः प्रजापतिरीधे ईष्टे । ईश्व ऐत्यवे ।
आवादिकोनुदात्तन्। लागस्त आत्मनेपदेश्वित तलोपः। अनुदात्तत्त्वाक्तसार्वभावकाःनुदात्तत्वे धातुस्तरः । अस्य किदनितित्वो विभक्तिरुवा । श्री पादौ यस्य सदिपात् । संख्यासपूर्वस्येति पादग्रव्यत्वलोपः समासान्तः । भसंज्ञायां पादः पदिति पद्भावः । द्वितिभ्या पद्दानित्येकादेशविकृतस्यानन्यत्वादुत्तरपदान्तोदात्तत्वम् ।
स्वरवर्जनेषेव चतुष्पद इत्यत्रापि प्रक्रिया । बहुत्रीदौ प्रकृत्वेति पूर्वपद्मकृतिस्तरः ।
पूर्वपदं जः संख्याया इत्याद्यशात्तत्वम् । इतुदुप्थस्य चाप्रत्यवस्यति विसर्वनीवस्य
पत्यम् । इंदृशो यः प्रजापतिः तस्मै कस्मा इत्यादि सुवोधम् । हविषा हद्वाद्यात्मनेत्ययमत्र विशेषः ॥

#### NOTES:

- 1. प्राणतो निमिषतः.....जगत: 'The breathing, sleeping world,' the world of breath and sleep, as distinguished here on the one hand from the inanimate creation and on the other from the world of the gods who sleep not. But जगत: too may be an adjective 'all that breathes and sleeps and moves.'
  - 2. महित्वा. Vedic instrumental as it is also in the next verse.

#### Verse 4.

#### PADAPATHA:

यस्यं इमे हिमब्बंतः मृहिब्ल्वा यस्यं सुमुद्धं रसयां सुह ्र आहुः यस्यं इमाः पृथिदशः यस्यं बाह्र इति कस्मे देवायं हविषां विधेम ॥ ४

#### SAYANA:

हिमा अस्मिन्सन्तीति हिमवान् । तेन बहुवचनान्तेन सर्वे पर्वता लक्ष्यन्ते । वधा छिषणो गच्छन्तीति । हिमवन्तो हिमवतुपलितता इमे दृदयमानाः सर्वे पर्वताः बस्य प्रजापतेमिहिस्ता महत्त्वं माहात्म्यमैत्वर्यमित्याहुः । तेन सृष्टत्वासदूपेणावस्थानाहाः तथा रस्या। रसो जलम् । तद्वती रसा नही । अर्घ आहिस्वाह्य् । जातावेकवय-

<sup>1</sup> M. M. प्रश्वसत:. 1 Bhao D. MS. हिमा अस्मिन्संतीति हिमवदुपलाधृता इमे हुश्यमानाः सर्वे पर्वताः.

नम् । रसाभिर्निषीभिः सह समुद्रम् । पूर्ववदेकवचनम् । सर्वोन्समुद्रान् वस्य महाभा-ग्यामित्याहुः कथयन्ति सृष्टर्शभिज्ञाः । यस्य चेमाः प्रदिशः प्रारम्भा आग्नेय्याद्याः कोणदिश ईशितव्याः । तथा बाहू । वचनव्यत्ययः । बाहवो भुजाः । भुजव-त्प्राधान्ययुक्ताः प्रदिशश्च यस्य स्वभूताः । तस्मा कस्मै इत्यादि समानं पूर्वेण ॥ Nores:

- 1. रसया. Rasa is the name of a mythical stream surrounding the world, अन्तरिश्वनदी Nir. x, 25.
- 2. यस्येमाः पिर्शा यस्य बाह्. Sayana sees two distinct clauses here. By पारेश्वः he understands the four intermediate points of the compass. He adds हेशितच्याः to specify more closely the relation of dependence in which the regions stand to Prajapati. They are his (यस्य), that is, they are at his beck and call (हेशितच्याः). स्वभूताः is used in the same way further on. पारम्भाः is intended as an etymological explanation of the prefix in परिशः. Sayana goes on (तथा) to the second clause यस्य बाह्. The dual, he says stands for the plural, and by the word 'arms' we are to understand in this context the four principal regions.\*

It is difficult to accept this, but the real meaning is not clear. Ludwig believes that the second यह्य is simply tautological. He compares verse 2, where he would translate 'on whose command all the gods wait.' Grassmann translates 'whose two arms embrace the whole world.'

#### Verse 5.

PADAPATHA:

येनं चौः उग्रा पृथिवी च दृळ्हा येनं स्वृतितं स्तुभितं येनं नार्कः यः अंतिरिक्षे रर्जसः विश्मानंः कस्मे देवायं हृविषां विधेम् ॥ ५

#### SAYANA:

येन प्रजापितना चौः अन्तरिक्षं उपा उद्दूर्णविशेषा गहनरूपा वा पृथिवी भूमिश्व दृद्धहा येन स्थिरीकृता। स्वः स्वर्गश्च येन स्तभितं स्तब्धं कृतम् । यथा अधो न पत्तित तथोपर्यवस्थापितमित्यर्थः। प्रसितस्कभितस्तभितोतिनिपात्यते। तथा

<sup>\*</sup> This against Max Müller, who rejects the reading of the MSS. as "simply unintelligible" and prints पाच्यारंभा आग्नेय्यायाः कोणदिश ईशानांता वा from conjecture. See his preface, Vol. vi, p. xxxvi.

<sup>1</sup> м. м. अन्तरिक्षमुमोहर्ण विशेषागइनरूपं वा.

नाक आहित्यश्च येनान्तरिश्चे स्तिभितः। यश्चान्तरिश्चे रजस उदकस्य विभानो निर्मान्ता। तस्मै कस्मा इत्यादि गतम्॥

#### Verse 6.

PADAPATHA:

यं क्रंदं ही इति अवसा तुस्तुभाने इति अभि ऐक्षितां मनसा रेजमाने इति यत्र अधि सूर्रः उत्ब्हतः विष्भाति कस्मै देवायं हविषा विधुम् ॥ ६

SAYANA :

क्रन्स्तिवान् रोदितवाननयोः प्रजापितिति क्रन्सी द्यावाप्रयिष्यौ । भूयते हि यद्रोहीत्तद्गयो रोद्सीत्विमिति (Tait. Br. ii, 2, 94.)। ते अवसा रक्षणेन हेमुना लॉकस्य रक्षणार्थं तस्तभाने प्रजापितना सृष्टे लब्धस्यैचे सत्यौ वं प्रजापिति मनसा बुद्धाभ्यैक्ष्येतां आवयोभिहत्त्वमनेन इत्यभ्यपद्येताम्। ईश्व द्र्षने । लक्ष्ण्यादित्वादा-स्वादात्त्वम् । कीवृत्यौ द्यावाप्रयिष्यौ रेजमाने राजमाने दीप्यमाने । आकारस्य व्यत्ययेनैत्वम् । अबुपदेशालसार्वभातुकानुदात्तत्वे धातुस्वरः । बद्धा लिटः कानच् । फणां च सप्तानामित्येत्वाभ्यासलोपौ (Pan. vi, 4, 125) । सन्द्रस्वभ्ययेनित सर्वभातुकत्वाच्छप् । अभ्यस्तानामादिरित्याद्युहात्तत्वम् । वजाधि विस्मणाधारभूते प्रजापतौ सूरः सूर्यः उदितः उद्यं प्राप्तः सन् विभाति प्रकाशते । उत्यूविकैः कर्मणि निष्ठा । गतिरनन्तर इति गतेः प्रकृतिस्वरत्वम् । तस्मै कस्मा इत्यादि सुज्ञानम्॥

## Verse 7.

PADAPATHA:

आपः हु यत् बृहुतीः विश्वं आयंन् गर्भे दर्धानाः जुन्यंतीः अप्रिं तर्तः देवानां सं अवत्तेत अर्षः एकः करेंगे देवायं हुविषां विधेम् ॥७

SAYANA:

बृहतीः बृहत्यो महत्यः जसि वा छन्दसीति पूर्वसवर्णदीर्घः । बृहन्महतोहपसंख्यानिति ङीप उदात्तत्वम् । अप्रिमुपलक्षणमेतत् । अग्न्युपलक्षितं सर्वे विवदा-रिभूतजातं जनयन्तीः जनयन्त्यः तदर्ये गर्भे हिरण्मयाण्डस्य गर्भेभूतं प्रजापति दधानाः धारयन्त्यः आपो ह आप एव विश्वमायन् सर्वे जगद्धामुबन् । बत् स्वगर्भे दधाना आपो विश्वारमनावस्थिताः ततो गर्भभूत।स्प्रजापति द्वारीनां प्राणा-स्मको वायुरजायत । अथवा यत् लिद्भावच्योव्वर्थस्य । इक्तलक्षणा वा आपः

<sup>&#</sup>x27; M. M. adds from one MS. यग्न्मा त्तरतस्माद्धतोर्देवानां देवादीनां सर्वेषां प्राणि-नामसुः प्राणभूत एकः प्रजापतिः समवर्तत समजायत यद्दाः श्री. M. M. यं गर्भेः

विश्वमातृत्य स्थिताः ततस्ताभ्योद्भग्नः संकाशादेकोदितीयो असः प्राणात्मकः प्रजापतिः समवर्तत निश्वकाम । तस्मै कस्मा इत्यादिगतम् ॥

#### Verse 8.

PADAPATHA:

यः चित् आर्षः मृहिना पृरिऽअर्षइयत् दक्षं दर्धानाः जन-यंतीः युज्ञं यः देवेषु अधि देवः एकः आसीत् करेमे देवाये हुविषा विधेम् ॥ ८

SAYANA:

यहां यहोपलक्षियं विकारजातं जनवन्तीः उत्पादयन्तीः तर्द्यं दश्चं प्रपद्धात्मना वर्षिण्युं प्रजापितमात्मिनि दथानाः धारविनीः। दथातेहेती चानच् । अभ्यस्तानामादि-रित्यायुक्षात्तत्वम् । ईदृशीरापः । घ्यत्यये प्रथमा। अपः प्रलवकालीमा महिना महिना। छान्दसो मलोपः । स्वमाहात्म्येन यश्च प्रजापितः पर्यपद्यत् परितो दृष्टवान् । बश्च देवेष्विधे देवेषु मध्ये देवः तेषामपीत्वरः सन् एकः अद्वितीयः आसीत् भवति । अस्तेन्छान्दसो लङ् । अस्तिसिचोपुक्ते इतीडागमः ( Pan. vii, 3, 96 ) । तस्मै कस्मा इत्यादि गतम् ॥

#### Verse 9.

PADAPATHA:

मा नः हिंसीत् जुनिता यः पृथिव्याः यः वा दिवं सस्य-ऽर्धमा जुजानं यः च अपः चंद्राः बृहुतीः जुजानं कस्मे देवायं हुविषा विधेम् ॥९

SAYANA:

स प्रजापितः नोस्मान् मा हिसीत् मा बाधतां वः पूरिष्व्याः भूमे केनिता जनविता क्रष्टा। जनिता मन्त्र इति णिलोपो निपात्यते। उदात्त्रयणो हल्पूर्वोदिति प्रियिवीश-ब्हादिमक्तेरु इत्तत्त्वम् । वो वा वश्व सत्वधर्मा सत्वमित्रयं धर्म जगतो धारणं यस्य स ताहृशः प्रजापितिदेवमन्तिरक्षोपलिक्तान्स्योद्धोकान् जजान जनवामास । जनी प्रापुर्भावे णिचि वृद्धौ जनीश्रृष्क्रसुरञ्ज इति मिन्तान्मितां हस्य इति हस्वत्यं ततो लिदि अमन्त्र इति निषेधादान्यत्ववामावे तिपो णिल वृद्धौ लितीति प्रस्ववात्पूर्वस्वोदात्त्वम् । वश्च बृहतीः महतीः चन्त्राः आहूर्तिनीः अप उदकानि जजान जनवामासः। किडिदिमत्यादिना अप्राब्दादुत्तरस्य शस उद्यात्त्वमः। तस्मै कस्मा इत्यादि गतम्।।

#### Verse 10.

PADAPATHA:

प्रजापते न त्वंदेतान्यन्यो विश्वां जातानि परि ता बंभूव यत्क्रीमास्ते जुहुमस्तन्नो अस्तु वयं स्याम पर्तयो रयीणां ॥ १० SAYANA:

इळावधारव्य इष्ट्ययने प्राजापत्यस्य हविषः प्रजापत इत्येषानुवाक्या । सूचितं च । प्राजापत्य इळावधः प्रजापते न त्वदेतान्यन्य इति (Asval. ii, 14) । केशनखकीटादिभिर्दुष्टानि हवींष्यनयैवाप्सु प्रक्षिपेत् । सूचितं च । अपोभ्यवहरेतुः प्रजापते न त्वदेतान्यन्य इति (Asval. iii, 10) । चौलादिकार्मस्वप्येषा होगार्या । सूचितं च । तेषां पुरस्ताचतम्न आज्याहुती ज्ञेह्यादम आयूषि पवस इति तिसृभिः प्रजापते न त्वदेतान्यन्य इति च इति (Asval. Grib. i, iv) ।

हे प्रजापते त्वत् त्वत्तोन्यः कथित् एतानि इदानी वर्तमानानि विश्वा विश्वानि सर्वाणि। श्रेड्छन्द्सि बहुलमिति शेलीपः। जातानि प्रथमविकारभाश्चि ता तानि सर्वा-णि भूतजातानि न परि बभूव न परिगृङ्काति न व्याप्तोति । त्वमेवैतानि परिगृह्य कष्ठं शक्कोषीति भावः । परिपूर्वी भवतिः परिमहार्थः । वयं च बस्कामाः बस्कलं कामब-मानाः ते तुभ्यं जुहुमः हवीषि प्रयच्छामः तत्फलं नोस्माकमस्तु भवतु । तथा वयं च रवीणां धनानां पत्य ईश्वराः स्याम भवेम । नामन्यतरस्यामिति नाम उद्यास्त्वम् ॥

# No. 33.

Mandala X.

SUKTA 125.

SAYANA:

अहिमत्यष्टचे त्रयोवशं सूक्तमम्भूषस्य महर्षेदृहिता वाङ्गान्नी त्रद्धाविदुषी स्वास्थान-मस्तीत्। अतः स ऋषिः सचित्त्वस्थात्मकः सर्वगतः परमास्या देवता। तेन होषा तावात्म्यमनुभवन्ती सर्वजगद्रूपेण सर्वस्याधिष्ठानत्वेन चाहमेव सर्वे भवामीति स्वात्मानं स्तीति। दितीया जगती शिष्टाः सप्त त्रिष्टुभः । तथा चानुकान्तम् । अहमटी वायाम्भूणी तुष्टावात्मानं दितीया जगतीति। गतो विनियोगः॥

#### Verse 1.

PADAPATHA:

अहं हुद्रेभिः वर्षंश्मः चुरामि अहं आदित्यैः उत विश्वव्देवैः अहं मित्रावरुणा उभा बिभामि अहं हुद्रामी इति अहं अश्विना उभा ॥ १

#### SATANA:

अहं स्कारन इस् वायान्यनी बहुत जयान्यारणं महूपा ववस्ती क्षेत्रं क्

Vorse 3.

#### PADAPATHA:

अहं सोमै आहुनसै बिभीन अहं त्यको उन पृथम सर्। अहं दुर्शाम ब्रविज इक्षिक स्थानसभी सन्मानास सुन्वते ॥ २

SMIMA:

व्यान्यकार स्थानकार क्रिक्त । तथा व्यानकार क्रिक्त क्रिक क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रि

अवस्थाः प्रिकारकार्भा व्यवस्थाः ।

 प्रिकारः अवस्थाः अवस्थाः व्यवस्थाः ।

 प्राप्ताः अवस्थाः अवस्थाः व्यवस्थाः ।

 प्राप्ताः अवस्थाः अवस्थाः ।

 प्राप्ताः अवस्थाः ।

 प्राप्ताः अवस्थाः ।

 प्राप्ताः अवस्थाः ।

 प्राप्ताः विकारः ।

 प्राप्ताः विकारः ।

 प्राप्ताः ।

 प्राप्ताः अवस्थाः ।

 प्राप्ताः अवस्थाः ।

 प्राप्ताः ।

 प्राप्तः ।

एवंभूत हे यम &c. Verse 8 of the same hymn, आहन: (Compare Nir. v, 2). Sayana, हे आहन: ममापहन्ति असदाभाषणेन दःस्विधितः

2. सुमान्य. This is also a rare word. Roth, who makes it mean very attentive,—zealous, quotes i, 60,1 (द्त. Sayana, सुमान्यं सुष्ठ मक्केंण र-शितारं द्तम्...सुमान्यं सुष्ठ मक्केंण अवाति रक्षतीति सुमानाः उपसर्गद्रयोपसृष्टादवतेरानि तृस्तृ-तिन्नभ्य शैरितीकारमत्ययः (Un. iii, 156) &c. i, 83,1 (मत्यं. Sayana, सुमानाः सु प्ररक्षितः... सुमानाः अवितृस्तृतिन्नभ्य शैरित्यवतेरीकारमत्ययः), ii, 26, 1; iv, 25, 5 6, and our passage.

# Verse 3.

PADAPATHA:

अहं राष्ट्री संध्यमंनी वर्सूनां चिकितुषी पृथमा यक्तियांनां तां मा देवाः वि अद्धुः पुरुष्त्रा भूरि अत्यात्रां भूरि आखेदा-यंती ॥ ३

#### SAYANA:

अहं राष्ट्री । ईश्वरनामैतन् । सर्वस्य जगत ईश्वरी । तथा वसूनां धनानां संगमनी संगमिवनी । उपासकानां प्रापियनी । चिकितुषी यस्ताकारकर्तन्वं परं जहा
सज्ज्ञातवती स्वारमतया साकारकृतवती । अत एव ब्रिज्ञानां ब्रह्मांचां प्रयमा
मुख्या । या एवंगुणविशिष्टाहं तां मां भूरिस्थानां बहुभावेन प्रपञ्चास्मनावातिष्ठमानाम् । भूरि भूरीणि बहूनि भूतजातानि आवेश्वयन्तीं जीवभावेन आत्मानं प्रवेश्वयन्तीम् । ईवृशीं मां पुरुषा बहुषु देशेषु व्यव्धुः देवा विद्यति कुर्वन्ति सक्तप्रकारण वैश्वरूप्येणावस्थानात् । यद्यस्कुर्वन्ति तस्सर्वे मामेव कुर्वन्तिस्वर्यः ॥
Nores:

- 1. संगमनी वसनां, Compare संगमनं जनानां No. 29 verse 1.
- 2. चिकितुषी प्रथमा यश्चियाना. 'The first to know the gods.' Compare verse 1. So Roth and Grassmann. Ludwig follows Sayana, and holds that चिकित्वी answers to राष्ट्री and प्रथमा यश्चियानां to संगमनी वसूनां.
- 3. भूरि. Perhaps a Singular. For आवेज्ञयंती Ludwig notes that the reading in the Atharvaveda is आवेज्ञयंत.

#### Verse 4

#### PADAPATHA:

मयां सः अन्नं अनि यः विष्यद्यति यः प्राणिति यः हैं
शृणोति उक्तं अमुंतवः मां ते उर्प क्षियंति श्रुधि श्रुत श्रृष्टिऽवं ते वृद्गि ॥ ४

बोजनित्र' स भो कृशक्तिरूपवा मवैवाजनित। वश्वविपश्वति आलोकवतीत्वर्यः बश्च प्राणिति श्वासोच्छासरूपं व्यापारं करोति सोपि मबैव । बश्चोक्तं ग्रणोति श्र अवर्षे । अवः यूचैति अधातोः शृभावः। ब ईवृद्यीमन्तर्वामिक्रपेण स्थितां मां न जानन्ति ते अमन्तवः अमन्यमानाः अज्ञानन्तः उपश्चिबन्ति उपश्चीणाः संसारेण हीना भवन्ति । मनेरीपारिकस्त्रप्रत्ववः । नञ्समासे म्बत्वयेनान्तोरात्तत्वम् । यदा भावे तप्रत्ववः । बद्दब्रीही नञ्सुभ्यामित्बुत्तरपदान्तोदात्तत्वम् । माममन्तवः मद्दिपबज्ञानराहिता इत्बर्यः। हे शुत विश्वत सखे शुधि मदा वश्वमाणं शृतु । छान्वसो विकरणस्व लुक् । श्रुशृपुपृक्षृश्भ्य इति हेथिंगावः । कि तच्छोतम्यम् । अद्भिवम् । अद्भिः अद्धा तया बुक्तम् । अञ्जाबद्वेन लभ्यमित्वर्यः । अइन्तरोरुपसर्गवद्गतिरिष्वत इति (Pan. i, 4, 57, 2) । अच्छब्दस्योपसर्गवद्दर्तमानत्वाद्वपसर्गे घोः किरिति किप्र-त्ववः । मत्वर्थीयो वः । ईर्श्व ब्रह्मास्मकं वस्तु ते तुभ्यं वदामि उपदिशामि ॥

# NOTES:

- All the authorities follow Savana, and make no distinction between the relative clauses and the first clause सो अवस्थि. But is not the meaning that all that see and breath and hear, that is the whole living world, draw their food from the divine word. Compare the clause which follows—अमंतवो मां त उपासियंति.
  - Compare the use of अमन्यमानान in No. 6 verse 10. 2. अमंतवः
- 3. अत. In his translation Ludwig follows Roth and Grassmann in taking this, against Sayana, as an imperative of the second person plural. In his commentary he takes अत्यदिनं, against the Pada text, as one word 'what old tradition bids believe.'

#### Verse 5.

#### PADAPATHA:

अहं एव स्वयं इदं वदामि जुष्टं देवेभिः उत मानुषिभिः यं कामये तंज्ते उग्रं कृणोमि तं ब्रह्माणं तं ऋषिं तं सुओधां ॥ ५

#### SAYANA:

भहं स्वयमेवेदं वस्तु ब्रह्मारमकं वदामि उपदिशामि । देवेभिः देवैरिन्द्रादिभिरपि शुष्टं सेवितमुत अपि च मानुषेतिः मनुष्यैरपि शुष्टम् । ईवृत्वस्स्वात्मिकाहं कामवे

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bhao Daji MS. संभोक्ता. <sup>3</sup> Bhao Daji MS. omits this clause. <sup>3</sup> M. M. श्वासोच्छासादिव्यापारं.

यं पुरुषं रक्षितुमहं वाञ्छामि तं तं पुरुषमुषं कृषोमि सर्वेभ्योधिकं करोमि तमेव ब्रह्मापं स्रष्टारं करोमि तमेव ऋषिमतीन्द्रियार्यहर्श्वनं करोमि तमेव स्रुमेधां श्रोभनप्रज्ञं च करोमि ॥

# Verse 6.

#### PADAPATHA:

अहं रुद्रायं धर्नुः आ तुनोमि बृह्मश्रद्देषे रार्रवे हंत्वे ऊं इति अहं जनाय सुरमदं कृणोमि अहं द्यावापृथिवी इति आ विवेश ॥ ६

#### SAYANA:

पुरा निपुरिव जयसमये रुद्राय रुद्रस्य । षष्ठधर्ये चतुर्थी । महादेवस्य धनुधापमहमा सनोमि ज्यया आततं करोमि । किमर्थम् । ज्ञह्मद्विषे ज्ञाह्मणानां हेटारं श्वरवे श्वरं हिंसकं निपुरिनवासिनमसुरं हन्तवे हन्तुं हिंसितुम् । हन्तेस्तुम्थें सेसेनिति तवैप्रस्थयः । अन्तश्च तवे युगपरित्याद्यन्तयोर्थुगपदुरात्तत्वम् । श्वृ हिंसायामित्यस्माच्छृस्त्विही-त्यादिना उप्रत्ययः । क्रियामहणं कर्तेष्यमिति कर्मणः संप्रदानत्वाद्यतुर्थी । उश्वद्यः पूरकः । अहमेव समहं समानं माद्यन्त्यस्मिनित समत्संप्रामः स्तोत्वज्ञमार्थे श्रृतिः सह संप्राममहमेव कृणोमि करोमि । तथा द्यावाप्रियवी दिवं च प्रथिवीं चान्तर्योमितयाहमेवाविवेश प्रविष्टवती ।।

#### NOTE:

ब्रह्मिक्कि कारवे हन्तवा उ. 'That his arrow may slay all that hate God.' For the construction see Whitney paras. 287 and 282 c. क्यूर is a weapon, as in i, 100, 18 Sayana, क्यों —हिंसकेन बजेण.

#### Verse 7.

#### PADAPATHA:

अहं सुवे पितरं अस्य मूर्धन् मर्म योनिः अप्ब्र अंतरिति , सुमुद्रे तर्तः वि तिष्ठे भुवना अर्नु विश्वा उत अमू द्यां वृष्मणा उप स्पृतामि ॥ ७

#### SAYANA:

योः पितिति शुतेः पिता योः। पितरं दिवनहं स्वे प्रस्वे जनयामि। आत्यन आकाशः संभूत इति शुतेः । कुत्रेति तहाह । अस्य परमात्मनः मूर्धन् मूर्धनि परमकारण-भूते विस्मन् हि वियहाहिकार्थजातं सर्वे वर्तते । तन्तुषु पट इव । मम च बोनिः का-

<sup>1</sup> м.м. मूर्धन्यपरि कारणभूते.

रणं समुद्रे समुद्दवन्त्वस्माङ्गत्रज्ञातानीति समुद्रः परमास्मा । तस्मिन्नप्यु ब्वापनधीलास्र धीवृत्तिष्वन्तर्मध्ये वद्द्य चैतन्यं तन्मम कारणिन्त्वर्यः । वत ईवृग्भूताइमस्मि
ततो हेतोर्विष्या विष्यानि सर्वाणि भुवनानि भूतज्ञातान्यनुप्रविद्य वितिष्ठे विविधं प्राप्य तिष्ठामि । समवप्रविभ्यः स्य इत्वास्मनेपदम् । उत अपि च अमूं द्यां विप्रकृष्टदेशैवस्थितं स्वर्गलोक्षम् । उपलक्षणमेतत् । एत्वुपलक्षितं कृस्मं विकारज्ञातं वर्ष्मणा कारणभूतेन माबास्मकेन मदीवेन देहेन उप स्यूशामि । बद्दा अस्य भूतस्य मूर्थम्मूर्थ-नि उपि अहं पितरमाकाशं स्रवे । समुद्रे जलधौ अप्सु उदकेषु अन्तर्मध्ये मम बोनिः कारणभूतो अम्भूणाक्य द्विवर्तते । वद्दा समुद्रेन्तरिक्षे अप्सु अम्मवेषु देवस्ररिषु मम कारणभूतं नद्दा चैतन्यं वर्तते । ततोहंकारणात्मिका सती सर्वाणि भुवनानि व्यामोगि अन्यत्समानम् ॥

#### NOTE:

अस्य मूर्जन, "At the head of this, that is of all that is; it is left undetermined by what name the God meant to be called. Roth in S.L.

वर्षमणा. 'with my.'

#### Verse 8.

#### PADAPATHA:

अहं एव वार्तः ज्वव प्र वामि आअभिमाणा भुवनानि विश्वी पुरः दिवा पुरः एना पृथिव्या एतावेती महिना सं बुभूव ॥ ८ SAYANA:

विश्वा विश्वानि सर्वाणि भुवनानि भूतजातानि कार्याण आरमगणा कारणकपेणोत्पादवन्ती भहमेव परेणानिषिष्ठता स्वयमेव प्र वामि प्रवर्तेः। वात इव । वथा वातः
परेणाप्रेरितः सन् स्वेच्छयैव प्रवाति तह्न् । उक्तं सर्वे निगमवित । परो दिवा । पर
इति सकारान्तं परस्तादित्यर्थे वर्तते। यथाध इत्यधस्तादर्थे । श्कृद्योगे च तृतीवा सर्वेच
वृद्यते । दिव आकाशस्य परस्तात् । एना पृथिच्या । दितीवादौःस्वेन इतीदम
एनादेशः । अस्वाः पृथिच्याः परः परस्तात् । यावाप्रथिच्योठपादानमुपलक्षणम् ।
एतदुपलक्षितात्सर्वरमाद्विकारजातात्परस्ताद्वतमाना अस्त्रुगेदासीनकृदस्यव्यवस्यत्वेतम्बकपाइं महिना महिन्ना एतावती सं वभूव । एतच्छव्वेनोक्तं सर्वे परावृद्वते।
एतस्परिमाणमस्याः। यत्तदेतेभ्यः परिमाण इति वतुष् । आ सर्वनान्न इत्यादवन् ।
सर्वजगदास्मनाई संभूतास्मि । महच्छव्यादिमनिचि टेरिति टिलीपः । ततः
वृतीयायानुदात्तिवृत्तिस्वरेण तस्या उदात्तत्वम् । झान्दसो मलोपः ॥

и. м. भूलोकस्य- и. м. तयोगे.

# No. 34.

MANDALA X.

SUKTA 168.

SAYANA:

वातस्येति चतुर्के चं सप्तर्शं सूक्तं वातगोत्रस्यानिलास्यस्यार्षे त्रेदुभनैन्द्रवासुरेव-ताकम्'। तथा चानुकान्तम् । वातस्यानिलो वाताबनो वाषष्यमिति'। गतो विनिबोगः ॥

# Verse 1.

#### PADAPATHA:

वार्तस्य नु महिमानं रथेस्य रुजन् एति स्तुनयेन् अस्य घोषः दिविश्स्यक् याति अरुणानि कृण्वन् उतो इति एति पृथिव्या रेणुं अस्येन् ॥ १

#### SAYANA:

वातस्य वायोः रयस्य रहणशीलस्य महिमानं माहारम्यं नु क्षिप्रं प्रमवीमि । अस्य वायोषीषः शब्दः स्तनयन् गिरिगङ्गुरादिषु विविधं शब्दमुत्पाद्वन् रुजन् धर्मद्रस्थावरज्ञ जुन्मजातं भञ्जन् एति गच्छति । स च वाद्यः दिविस्पृक् दिवमाकाशं स्पृश्चन् व्याप्नुवन् । अरुणानि अरुणवर्णानि विकृतरूपाणि विगन्तराणि कृण्वन् कुर्वन् याति प्राप्नोति । उत्तो अपि च प्रयिव्याः भूमेः रेपुं पांसुमस्यन् गृहीत्वा सर्वच विकिपन् एति गच्छति । अत एव चारुणानि कृण्वनिरयुक्तम् ॥

## NOTES:

- 1. अस्य. That is रथस्य, not वायो:, as Sayana takes it. For दिविस्पृक् as an epithet of the chariot of the god compare No. 9 verse 4.
- 2. अरुणानि कृष्यन्. 'Reddening the Sky.' "The red sky at sunset is perhaps what is meant." Ludwig.

#### Verse 2.

#### PADAPATHA:

सं प्र <u>ईर्</u>ते अर्नु वार्तस्य विश्स्याः आ <u>एनं गुच्छृति</u> समेनं न योषाः ताभिः सुश्युक् सुश्यं देवः <u>ईय</u>ते अस्य विश्वस्य भुवनस्य राजां ॥ २

<sup>1</sup> M. M. omits ऐन्द्र. 3 Bhao Daji MS. omits this sentence. 3 M. M. सर्वे. Bhao Daji MS. सर्वेस्थावरजातं.

विष्ठाः विशेषेणावस्थिताः पर्वताद्याः वातस्य वायोः अनुगुणं सं प्रेरते संप्रगच्छन्ति। वद्गिमुखो वादुर्वर्तते वद्गिमुखाः प्रकम्पन्त इत्यर्थः। समनं न संप्रामिव एनं वादं वोषाः अश्ववोषितः। आ गच्छन्ति । सागिर्वदवाभिः सयुक् स्ववमेव बुज्यमानं सर्यं समानमेकं स्यमारुद्य देवो सीप्यमानो वादुः ईयते गच्छति । ईक् गती । अस्व विश्वस्य सर्वस्य अवनस्य दितीयविकारभाजो भूतजातस्य राजा स्वामी भवति ॥ Nores:

- 1. संगरते अन बातस्य विद्या:. The construction and the meaning of this sentence are alike obscure. Ludwig makes [agr: the accusative after अन. and supplies a nominative to the verb from the next verse. 'They rush (i.e., the waters rush) in the tracks of the wind.' But there is no authority for the meaning given to fag:. Roth, followed by Grassmann, takes वातस्य विद्याः together as the subject of the sentence. Roth translates 'the winds of all sorts'; and Grassmann, 'the wings of the wind.' Sayana is evidently at sea. The difficulty is as to the word (ag, which does not occur elsewhere in the Rigveda. Roth, deriving it from स्था with वि, quotes गवामधानां वयसच विष्ठा. ( or विष्ठा: as he would prefer to read: the pada text has (agi) the different kinds of birds, AV. xii, 1, 5; देवानां विष्ठामन यो बितस्थे the different gods (T. Br. iii, 7, 5, 3; Rigv. x, 168, 2 (our passage); बध्या उपमा विश्व: VS. xiii, 3; यज्ञस्य 23, 57, fg. Kaus. 3; दर्शन ता वरूण यास्ते विष्ठाः different forms of manifestation, AV. v, 1, 8; vii, 3, 1 (compare TS. i, 7, 12, 2) स्वर्गा लोका अमृतेन विष्ठा इषे दुष्टाम् the heavenly worlds, with the immortals, the various, &c., xviii, 4, 4, बिहुको विष्ठया (the MSS. have विष्ठया ; but compare Asval. Sr. iv, 12, 2) स्तोमो अहाम् (पिपते ) with the different days TS. iv, 4, 12, 13.
- 2. एनं गच्छन्ति समनं न योषाः. 'They go to him as women to an assembly.' But समन may have another meaning. I translate Roth's article on the word. "समन (from सम्) n. meeting, as follows (1) embrace आचरन्ती समनेव (for रमनमिव Nir. ix, 40) योषा RV. vi, 75, 4, in the same way, iv, 58, 8 (Nir. vii, 17). x, 168, 2. (2) contest, battle, Naigh. ii, 17, Nir. ix, 14, 18. RV. vi, 75, 3, 5. बाजी न सि: समन जिमाति ix, 96, 9. आ यजः समने पर्वेथः x, 143, 4, VS. ix, 9. (3) meeting, holiday gathering समम्रवी न समनव्यक्षन्त they adorned themselves as girls at a fair.

<sup>1</sup> M. M. adds वडवा:. 1 Bhao Daji, सुयुक् (सयुक् in text). Compare M. M.'s V. L. 3 M. M. adds, यहा समनं भृष्टं पुरुषं योषाः कामिन्य इव । एवं वायुं सरुगुरुमादि-रूपाः स्कियोभिगच्छन्ति । ताभिः सर्थं सहर्थं देव हैयत इति ॥

RV. vii, 2, 5, ii, 16, 7. होतेव याति समनेषु रेभन् ix, 97,47. समनेव वपुष्यतः कृष्य-मानुषा युगा he makes men a wondering circle of spectators, that is, draws all eyes to himself, viii, 51, 9; x, 55, 5, 86, 10. AV. ii, 36, 1. अन्यासां समनं यती to the feasts, that is, the bridal parties, of others, vi, 60, 2. (4) traffic, business, वि या सुजाति समनं व्यिथनः who sends out the merchants to their business, RV. i, 48, 6. Compare असमन (separating RV. i, 140, 4; vii, 5, 3). In S. L. Roth has the note 'They go together to the dance.'

- 3. संयुक्. 'Joined with.' Nom. sing. masc. Compare संयुक्षा i, 164, 20 (Sayana = समानयांगी), संयुक्त: iii, 30, 11 (Sayana = संगतान्) and संयुक्त x, 124, 9 (Sayana = संवायम्). These are all the passages in which the word occurs in the RV.
- 4. सरथं. An adverb. "On one chariot with (third case opposed to नानारथम् then generally together with RV. i, 71, 6; 108, 1; iii, 4, 11, 6, 9, इन्द्रेण पाथ सरथं सुते सचा 60, 4, 10, 47, 3 देवै: सरथं स बहिष सीदन्ति होताण, 11, 2, सरथा यातमवार्क् 43, 8; iv, 20, 5; x, 15, 10, 75, 6, 84, 1, 168, 2, AV. iii, 21, 3; ix, 2, 9. Kaus. 117, 135. Comp. सारथ:." Roth in P.W.B.

#### Verse 3.

#### PADAPATHA:

अंतरिक्षे पृथिशभेः ईयमानः न नि विद्याते कृतमत् चन अहरिति अपां सर्खा पृथमुङ्जाः ऋतङ्वां के स्वित् जातः कुर्तः आ बुभूव ॥ ३

## SAYANA:

अन्तरिक्षे नभित विद्यमानैः पिथिभिः मार्गैः ईयमानो गच्छन् वाद्यः कतमजनाह एकमिप दिनं न नि विद्यते नोपविद्यति। किं तु सर्वदैव गच्छति । नेविद्य इत्वात्मने-पदम् । अपि च अपामुदकानां सखा वायुर्वे वृष्ट्या ईशत इति श्रुतेः । प्रयमजाः सर्वे-यः प्राणि-यः पूर्वोत्पन्न एव ऋतावा सत्यवान् एवंभूतो वाद्यः क स्वित् कृष्ण खलु देशे जातः उत्पन्नः कृतः कस्माच देशानिष्कम्य आ बभूव इदं सर्वे जगद्धा-मात्। सर्वदा सर्वत्र वर्तमानत्वादस्योत्पत्तिर्व्याप्तिप्रकारश्च न केनापि ज्ञातुं शक्वत इत्वर्यः ॥

#### Note:

न नि विश्वते कतमच नाह:. Roth believes that we should read अह for अह: here, so as to make कतमचनहं an emphatic 'never.'

# Verse 4.

PADAPATHA:

आत्मा देवानां भुवनस्य गभेः यथा ज्वा चरति देवः एषः घोषाः इत् अस्य शृण्विरे न रूपं तस्मे वाताय हविषां विधेम् ॥ ४

SAYANA:

भयं वाद्यः देवानामिन्द्रादीनामप्यात्मा जीवक्रपेण तेष्ववस्थानात् । भुवनस्यापि भूतजातस्य गर्भः गर्भवत्याणक्रपेणान्तर्वर्तमान एष ईवृशो देवो यथावदां यथाकामं यथेच्छं चराते वर्तते । भनिवारितगितः सन् क्रिच्छिति गच्छिति क्रिच्छिनै-गर्चछिति । कुतिश्रच्छरीराभिष्कामिति। अन्यच शरीरं प्रविश्वतीत्येवं यथेच्छं वर्तत इत्यर्थः। अस्य वायोः आगच्छतो घोषा इत् शब्दा एव भृण्विरे भूवन्ते । क्रपं स्वक्षं तु न दृश्यते । नीक्षपत्यात् । अदृण्यिषययने शब्देनैवानुमीयते इत्यर्थः। तस्मै वाताय वायवे हिवषा चरुपरोडाशादिलक्षणेन विशेष परिचरेम ॥

<sup>1</sup> Ulwar MS. omits यथाकाम. 2 M. M. गतिः.



.

# APPENDIX TO NOTES.

Paras. 80 to 83, 85 to 87, and 90 of Whitney's Sanskrit Grammar.

- 80. The phenomena of accent are, by the Hindu grammarians of all ages alike, described and treated as depending on a variation of tone or pitch; of any difference of stress involved, they make no account.
- 81. The primary tones (svara) or accent-pitches are two: a higher (udātta, 'raised'), or acute; and a lower (anudātta, 'not raised'), or grave. A third (called svarita: a term of doubtful meaning), is always of secondary origin, being (when not enclitic: see below, 85) the result of actual combination of an acute vowel and a following grave vowel into one syllable. It is also uniformly defined as compound in pitch, a union of higher and lower tone within the limits of a single syllable. It is thus identical in physical character with the Greek and Latin circumflex, and fully entitled to be called by the same name.
- 82. Strictly, therefore, there is but one distinction of tone in the Sanskrit accentual system: the accented syllable is raised in tone above the unaccented; while then further, in certain cases of the fusion of an accented and an unaccented element into one syllable, that syllable retains the compounded tone of both elements.
- 83. The svarita or circumflex is only rarely found on a pure long vowel or diphthong, but almost always on a syllable in which a vowel, short or long, is preceded by a y or v representing an originally acute i or u-vowel.

In transliteration in this work, the udatta or acute will be marked with the ordinary sign of acute, and the svarita or circumflex (as being a downward slide of the voice forward) with what is usually called the grave accent: thus, ú, acute, yà or và, circumflex.

85. But further, the Hindu grammarians agree in declaring the (naturally grave) syllable following an acute, whether in the same or in another word, to be *svarita* or circumflex—unless, indeed, it be itself followed by an acute or circumflex; in which case it retains its grave tone. This is called by European scholars the enclitic or dependent circumflex.

Thus, in téna and té ca, the syllable na and word ca are regarded and marked as circumflex; but in téna té and té ca svàr they are grave.

This seems to mean that the voice, which is borne up at the higher pitch to the end of the acute syllable, does not ordinarily drop to grave pitch by an instantaneous movement, but descends by a more or less perceptible slide in the course of the following syllable. No Hindu authority suggests the theory of a middle or intermediate tone for the enclitic, any more than for the independent circumflex. For the most part, the two are identified with one another, in treatment and designation. The enclitic circumflex is divided into a number of sub-varieties, with different names: they are of too little consequence to be worth reporting.

- 86. The essential difference of the two kinds of circumflex is shown clearly enough by these facts: a. the independent circumflex takes the place of the acute as the proper accent of a word, while the enclitic is the mere shadow following an acute, and following it in another word precisely as in the same word: b. the independent circumflex maintains its character in all situations, while the enclitic before a following circumflex or acute loses its circumflex character, and becomes grave; moreover, c. in many of the systems of marking accent the two are quite differently indicated.
- 87. The accentuation is marked in manuscripts only of the older literature: namely, in the different Vedic texts, in two of the Brāhmanas (Tāittirīya and Çatapatha), and in the Tāittirīya-Āraṇyakat. There are a number of methods of writing accent, more or less different from one another; the one found in MSS. of the Rig-Veda, which is most widely known, and of which most of the others are only slight modifications, is as follows: the acute syllable is left unmarked; the circumflex, whether independent or enclitic, has a brief perpendicular stroke above; and the grave next preceding an acute or (independent) circumflex has a brief horizontal stroke below. Thus,

# च्यप्रिम्; जुद्देति; तुन्वां; की

The introductory grave stroke below, however, cannot be given if an acute syllable is initial, whence an unmarked syllable at the beginning of a word is to be understood as acute; and hence also, if several grave syllables precede an acute at the beginning of a sentence, they must all alike have the grave sign. Thus,

# इन्द्रंः ; ते ; कृरिष्यसि ; तुविजाता.

All the grave syllables, however, which follow a marked circumflex are left unmarked until the occurrence of another accented syllable causes the one which precedes it to take the preparatory stroke below. Thus,

# सुदृशीकसंदृक्;

but

# सुदृशीकसंदृग्गवीम्

- 90. The theory of the Sanskrit accent, as here given (a consistent and intelligible body of phenomena), has been overlaid by the Hindu theorists, especially of the Prātiçākhyas, with a number of added features of a much more questionable character. Thus:
- a. The unmarked grave syllables, following a circumflex (either at the end of a sentence, or till the near approach of another acute), are declared to have the same high tone with the (also unmarked) acute. They are called *pracaya* or *pracita* ('accumulated': because liable to occur in an indefinite series of successive syllables).
- b. The circumflex, whether independent or enelitic, is declared to begin on a higher pitch than acute, and to descend to acute pitch in ordinary cases: the concluding instant of it being brought down to grave pitch, however, in the case of an independent circumflex which is immediately followed by another ascent of the voice to higher pitch (in acute or independent circumflex).

This last case, of an independent circumflex followed by acute or circumflex, receives peculiar written treatment. In the Rig-Veda method, a figure 1 or 3 is set after the circumflexed vowel, according as it is short or long, and the signs of accent are thus applied:

अप्स्व १ न्तः apsv àlntáḥ from apsù antúḥ;
गया ३ विनि: rāyò3 'vániḥ from rāyó avániḥ.



# III. TRANSLATION.



# III. TRANSLATION.



# III. TRANSLATION.



# Rigveda I. 19

- To my pleasant sacrifice I summon thee, and bid thee drink this milk: Come, Agni, with the Maruts.<sup>2</sup>
- No god, no mortal is stronger than thee, O mighty one: Come, Agni, with the Maruts.
- That host of gods, who roam over the great sky, unharmed of any: Come, Agni, with the Maruts.
- Who fiercely sing their thunder song, irresistible in their might: Come, Agni, with the Maruts.
- Bright, fearful to look on, strong rulers, devourers of their foes: Come, Agni, with the Maruts.
- Who sit as gods in the sky on the bright vault of heaven: Come, Agni, with the Maruts.
- Who toss the waves in mountains across the surging sea: Come, Agni, with the Maruts.
- Who stretch mightily across the sea with their rays: Come, Agni, with the Maruts.
- Lo, I pour out for thee the soma mead, drink thou it first: Come, Agni, with the Maruts.

# Rigveda I. 25

- Though we break thy law daily, men as we are, O God Varuna,
- Give us not over to the deadly stroke of our enemy; give us not over to the wrath of our foe.
- We will unloose thy mind mercywards with these our songs, as a traveller unlooses his horse.
- My prayers fly up from me, seeking my heart's desire, as birds to their nests.
- When shall we bring here to us the Man Varuna, the universal Lord, that he, whose eyes are over all, may have mercy upon us.
- See, the Two<sup>5</sup> joyously receive their common oblation: they do not despise the faithful giver.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fire. \* The gods of the storm. \* Mitra and Varuna.

- Varuna knows the way of the birds that fly in the air: he knows the way of the ship on the sea.
- The righteous Varuna knows the twelve months with their children: he knows the month that is born besides.
- He knows the track of the wide, high and great wind: he knows them that sit thereon.
- The righteous Varuna has sat down in his house; the strong one to rule over all.
- From thence he marks and sees all his wondrous works, that have been, and that are to be.
- May he, the strong ruler, Aditi's son, this day and every day make straight our way before us: 6 may he prolong our lives.
- Varuna has put on his golden breast-plate and his shining raiment; his spies sit down around.
- The evil-minded seek not to injure him, nor those who do men hurt: the God has no foe to fear.
- And he it is who gives blessing in no half-measure to us men, filling our bellies with food.
- My prayers go up to him, like kine to their pasture lands,7 seeking him whose eyes are over all.
- As a ship that passeth over the waves of the water, which when it is gone by, the trace thereof cannot be found, neither the pathway of the keel in the waves; Or as when a bird hath flown through the air, there is no token of her way to be found, but the light air being beaten with the stroke of her wings, and parted with the violent noise and motion of them, is passed through, and therein afterwards no sign where she went is to be found.—Wisdom of Solomon, Chap. v. ver. 10, 11. Compare also Proverbs, Chap. xxx. ver. 19.
  - \* The days. \* The intercalary month.
- The wind bloweth where it listeth, and thou hearest the sound thereof, but canst not tell whence it cometh, and whither it goeth.—Gospel of St. John, Chap. iii. ver. 8.
- <sup>5</sup> He rode upon a cherub and did fly: and he was seen upon the wings of the wind.—Il Samuel, Chap. xxii. ver. 2. He walketh upon the wings of the wind.—Psalms, civ. ver. 3.
- o I will cause them to walk by the rivers of waters in a straight way, wherein they shall not stumble; for I am a Father to Israel, and Ephraim is my firstborn.—Jeremiah, Chap. xxxi. ver. 9.
- <sup>7</sup> As the hart panteth after the water-brooks, so panteth my soul after thee, O God.—Psalms, xlii. ver. 1.

- Come now, and let us talk together,' since I have brought the mead: like a priest thou art eating the morsel dear to thee.
- Lo, I see him who is seen of all, I see his chariot on the earth: he has accepted my song.
- Hear my call, O Varuna, and to-day have mercy upon me: I am needy and call upon thee.<sup>2</sup>
- Thou art wise, and art Lord of all, of heaven and of earth: listen and answer on thy way.
- Loose from my head, from my body, from my feet, the snare,<sup>3</sup> that I may live.

# √ Rigveda I. 115

The bright face of the gods is gone up the sky, the eye of Mitra, of Varuna, of Agni: Surya\* has filled heaven, earth, and the mid sky, soul of the moving and standing world.

The Sun follows the divine and shining Dawn, as a wooer follows his mistress<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> With this bold invocation to a present God, and the prayer of the last verse here, compare *Isaiah*, Chap. i. ver. 18, where God is the speaker: Come now, and let us reason together, saith the Lord: though your sins be as scarlet, they shall be as white as snow; though they be red like crimson, they shall be as wool.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> But I am poor and needy; yet the Lord thinketh upon me; thou art my help and my deliverer; make no tarrying, O my God.—*Psalms*, xl. ver. 17, Bow down thine ear, O Lord, hear me; for I am poor and needy.—*Psalms*, lxxxvi. ver. 1.

The sorrows of hell compassed me about; the snares of death prevented me. In my distress I called upon the Lord, and cried to my God.......He brought me forth into a large place; he delivered me, because he delighted in me.—Psalms, xviii. ver. 6, 7 and 19.

<sup>\*</sup> The sun.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> In them (i.e. the heavens) hath he set a tabernacle for the sun; which is as a bridegroom coming out of his chamber, and rejoiceth as a strong man to run a race. His going forth is from the end of the heaven, and his circuit unto the ends of it: and there is nothing hid from the heat thereof.—Psalms, xix. ver. 4, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Here, and in a few other places farther on, I prefer to mark an omission rather than give a translation which could only be conjectural.

- Bringing us blessing the yellow horses of the Sun, bright, swift, worthy to be praised, bend, and climb the steep of the sky: in a moment they go over heaven and earth.
- This is the godhead, this the greatness of the Sun; while yet it was forming he has rolled the web of darkness away; for, when he yoked his horses from their stall, Night was spreading her garment over all.
- Then the Sun put his glory in the bosom of heaven, to be a light to Mitra and to Varuna: in endless succession his horses bring, now the clear day-light, now the darkness.
- To-day, O gods, at the rising of the Sun free us from trouble, free us from sin: this boon may Mitra, Varuna, Aditi, Sindhu, Earth, and Heaven, fulfil to us.

# Rigveda I. 143

- A stronger, newer song I bring to Agni, lifting up heart and voice to that son of strength: child of the waters, dear to us, lo, he takes his seat on earth with the Vasus, a priest, who knows the season when to come.
- At the moment of his birth in heaven on high Agni was manifest to Matarisvan: by the might of him when fully kindled a light lightened heaven and carth.<sup>2</sup>
- The sons of Bhrigu by their strength brought Agni, giver of all good things, to the navel of the earth and the world: do you now bring this same Agni to this his house, who, with Varuna, is the one Lord of wealth.
- None can stay him; he comes like the roaring of the Maruts, like an arrow let loose from the bow; like the thunder-bolt of the sky: with his sharp teeth Agni lays hold of the faggots, breaks them in pieces, and destroys them as a warrior-destroys his foes.
- But will Agni in very deed be gracious to my prayer? will the good God fulfil my desire with good? will he in very deed further my prayer and bring it to pass?—with this prayer I praise him, God of the shining face.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The gods. <sup>2</sup> A verse is omitted.

- Our altar fire kindles and bends towards Agni as to a friend; his face now shines with fat, as he leads your sacrifice: kindling and shining in our assemblies may he bear upwards our pure prayer.
- O Agni, thyself watchful, defend us with thy watchful, merciful, and mighty guards: whom none can injure, none deceive; who slumber not—with them defend us and our children.

# √ Rigveda I. 154

- I will sing the mighty deeds of Vishnu; how in three great strides he measured out earth's fields, and fixed fast the heavens to be his seat on high.
- Vishnu makes loud boast of this, like a fierce lion roaming on the mountain tops: under his three steps all worlds abide.
- Let the loud song go out to Vishnu, the Bull of the wide paces who dwells in the hills: who alone measured out in three steps this great and wide world, to be his dwelling-place.
- Whose three steps are full of honey and, knowing no decay, rejoice ever in heavenly food: who alone sustains this triple earth and heaven, with all that dwell therein.
- O that I may come to that dear home of his, where god-fearing men live in bliss: there is the fellowship of the God of the mighty strides; in Vishnu's seat on high there is a spring of honey.
- I long to go to that house of yours, O Twin Gods, where are the many-horned unresting kine: 5 here that highest seat of the God of the mighty strides shines bright upon us.

# Rigveda II. 12

The fierce God who, so soon as he was born their chief, surpassed all the gods in strength; from before whose breath heaven and earth trembled, He, O men, is Indra.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> He will not suffer thy foot to be moved: he that keepeth thee will not sleep. Behold he that keepeth Israel shall neither slumber nor sleep.—

Psalms, cxxi. ver. 3, 4. For he shall give his angels charge over thee, to keep thee in all thy ways.—Psalms, xci. ver. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Earth, heaven, and the space between.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Or Heaven, and all the worlds.

<sup>4</sup> Vishnu and a fellow-god not named. 5 The stars?

- Who fixed fast the quivering earth, who made the moving mountains rest; who measured out the wide sky, who propped up heaven, He, O men, is Indra.
- Who slew the serpent and let loose the seven streams, who drove out the kine from the cave of Vala; who begat fire within the two stones, a spoiler in battles. He, O men, is Indra.
- By whom all this world was shaken, who put under us the dark skin; who, like a gambler that has won a lakh, laid hold of the wealth of our foe, He, O men, is Indra.
- Of whom they ask, "Where is He" in this awful manner, and even say, "He is not;" He brings to nought the wealth of the foe like a gambler's stake, He, O men, is Indra.
- Who is the furtherer of the rich, and of the poor, of the priest and of the suppliant singer: who is the helper of the man that brings together the stones, and pours out for him the soma, God of the shining face, He, O men, is Indra.
- In whose gift are horses, and kine, and villages, and all chariots; who begat the sun, who begat the dawn, who is the leader of the waters, He, O men, is Indra.
- On whom Heaven and Earth, who are joined, call, and all enemies, high and low; on whom two warriors standing in the same chariot call, each for himself, He, O men, is Indra.
- Without whom men do not conquer, on whom the warriors call for help; who is the image of this whole world, who is the shaker of what never before was shaken, He, O men, is Indra.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Perhaps heaven and earth, the fire being lightning.

<sup>\*</sup> The aborigines of the land.

<sup>\*</sup> Knowing this first, that there shall come in the last days scoffers, walking after their own lusts, and saying, Where is the promise of his coming? for since the fathers fell asleep, all things continue as they were from the beginning of the creation.—II Peter, Chap. iii. ver. 3, 4.

<sup>4</sup> The monsoon rains.

- Who has struck down with his dart, while they least thought of it, many who were doing great evil; who does not forgive the stubbornness of the man that provokes him, who is the slayer of his foe, He, O men, is Indra.
- Who found out in the fortieth autumn Sambara<sup>1</sup> abiding in the hills; who slew that dragon boasting of his might, the sprawling demon, He, O men, is Indra.
- Who—a strong Bull with seven strings<sup>2</sup>—let loose on their path the seven streams; who, thunderbolt in hand, smote down Rauhina as he was climbing heaven, He, O men, is Indra.
- Heaven even and Earth bow down before him, at his very breath the hills are in fear: known to us as the drinker of our soma, and the wielder of the thunderbolt, He, O men, is Indra.
- Who protects with his help both him that pours out the soma and him that brews it, who helps the singer and the sacrificer; to whom our prayer, and our soma, and these our gifts are for an increase of strength, He, O men, is Indra.
- O Mighty God, that hast rich gifts for all that worship thee, thou indeed art true: may we, O Indra, at all times be dear to thee, and, with our children about us, praise thy deeds.

# Nigveda III. 59

It is the voice of Mitra that leads us men, Mitra sustains earth and heaven: Mitra, with eyes that close not, watches over our tribes, to Mitra pour the fat oblation.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The evil spirit who keeps back the rains. The hills are, perhaps, the clouds.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> To guide him, showing his power. The gods are often thus boldly called.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The seven rivers of the Punjab, made full of water when the rains are won from the clouds. Compare "leader of the waters" above.

- That man is blessed, O Mitra, who duly serves thee: none can slay him, none overcome him, whom thou dost guard; evil shall not reach him from far or near.
- May we, kept free from sickness, and made glad with food, as we wander over earth's surface, abide ever in the realm of this God, and live under the good will of Mitra.
- For this Mitra has been born to be had in honour, our kind king, our mighty ruler: he it is we must worship, may we live in his good will, in his kindly favour.
- Approach with reverence the great Aditya, the leader of men, who is kind to the singer; to him, Mitra the Wonderful, pour into the fire the loved oblation.
- Mitra sustains the tribes of men; the help this God gives us shall win us fame that all shall hear of.
- The universal God, who encompasses heaven with his greatness, and earth with his glory.
- To Mitra our five tribes go for help: and he sustains all the gods.
- A Friend indeed to gods and to men, to those that worship him Mitra fulfils their hearts' desires.

# Rigveda III. 61

- O Ushas, rich in blessing, wise and bountiful, accept the song of thy worshipper: for now thou comest in due time, Goddess ever old, ever young, and bringest with thee all good things.
- Shine out, O Dawn, a Goddess and immortal, on thy golden car; awaken the sweet notes of the birds: let thy well-managed horses bring thee to usward, horses whose colour is of gold, whose splendour spreads all around-
- O Dawn, before all the worlds thou risest up, the banner of immortality: moving to the old goal, but new every morning, roll forward now like a wheel.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The word Mitra means a friend.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aurora, the dawn.

- Lo, the rich Dawn casts, as it were, her garment from her, and moves on, Queen of the world: this bountiful and wonderful Goddess brings heaven to life again, and stretches to the ends of earth and sky.
- Come, bring to the shining Dawn your offering and bow down before her: high in heaven she spreads her light, giver of good things; the beauteous Goddess has lit up the light places of the sky.
- The holy Goddess has been awakened by the songs of the sky, and her glory spreads over the fruitful worlds: the shining Dawn is coming; Agni, go forth to meet her, and ask for us the wealth which we desire.

# Rigveda IV. 46

- Drink, Vayu,<sup>2</sup> the first brew of the honey at our sacrifice: for the first draught is thine.
- Seated in thy chariot with Indra by thy side, Vayu, drink deep of our oblation, thou that art an hundred-fold our helper.
- O Indra and Vayu, let your hundred horses bring you to our feast, to drink the soma.
- Your sacrificial car, O Indra and Vayu, has its seat of gold, and touches the sky: up, mount upon it.
- Its radiance spreads far and wide; come in it to your worshipper: O Indra and Vayu, come here.
- See, O Indra and Vayu, our oblation is poured: bring the gods, and with them drink it in the house of your worshipper.
- Here let your coming be; here, O Indra and Vayu, unyoke your horses, and drink our soma.

# Rigveda IV. 54

God Savitri<sup>3</sup> is now to be praised of us, to be worshipped by us men now in the morning: He it is that deals blessings to men, may he give to us excellent wealth.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A verse is omitted. <sup>2</sup> The Wind. <sup>3</sup> The Sun.

- For first thou givest to the holy gods immortality, thy choicest portion: and then, O Savitri, to men, for their lot, thou dost give lives in succession upon lives.
- If in thoughtlessness we have done anything against the folk of the gods, in weakness, in insolence, men as we are; whether among the gods, Savitri, or among men, do thou free us from the guilt of it.
- None can stay that work of this god Savitri, whereby he maintains the whole world: what his fair fingers do in the circle of earth and in the vault of the sky stands sure.
- Indra and the gods thou didst place in the high hills, giving them there rich abodes: flying hither and thither, all, Savitri, obey thy command.
- O Savitri, may the thrice-poured soma, which day by day gladdens thee, be for a guard to us; may Indra too, and Earth and Heaven, Sindhu with the waters, Aditi with the Adityas, protect us.

# Rigveda V. 26

- O holy and divine Agni, with thy pleasant tongue of flame bring the gods here and worship them.
- We have fed thee with butter, O glorious one, that gazest up into heaven: bring the gods to our feast
- Thou dost call them to our feast; we have kindled thee and thou dost shine: dost shine mightily, O wise Agmi, at our sacrifice.
- Agni, come with all the gods and partake of our sacrifice: we have chosen thee for our priest.
- See thy worshipper pours out the some for thee, Agni, give him strength: with the gods sit down on the rushes.
- Thou art kindled, O Agni, conqueror of thousands, and kindled dost further our sacrifice: a messenger to the gods, worthy to be praised.
- Put Agni upon the altar, he to whom all creatures are known, who it is that carries our oblation: a God and Priest ever young.

- And let our sacrifice go forward till it reaches all the gods: strew rushes for a seat for them.
- Here may the Maruts sit, and the two Asvins, and Mitra, and Varuna: the gods in all their tribes.

# √Rigveda V. 83

- Call on the strong Parjanya<sup>1</sup> in this hymn, praise him, worship him, and bow down before him: for now, loud roaring, the Bull, in quick showers of rain, puts his seed within the plants, and they bring forth.
- On every side he smites down the trees, smites down the spirits of darkness; the whole creation trembles before him of the mighty spear: even the guiltless flee before his onset, when Parjanya thundering smites down the evil doers.
- Like a charioteer striking his horses with the whip, he puts forth his messengers of rain: from afar the thunderings of the lion arise, when Parjanya fills the sky with rain.
- The winds blow, the lightnings fly, the plants spring up, the sky pours: food for the whole world is made, when Parjanya comes to Earth's help with his seed.
- Thou at whose word Earth bends low, thou at whose word cattle and the many coloured plants scatter, O Parjanya, do thou grant us thy great protection.
- And you, ye Maruts, give us rain from heaven, make the streams of the strong horse run down: forth, Parjanya, with thy thunder; pour down on us the rain, O Heavenly Father.
- Roar and thunder, sow the seed, fly around with thy watery car: drag after thee the water-skin, loosened and head downwards, let the high and the low places be made one.
- Draw up thy great bucket and pour it out, let loose its streams that they may rush onwards: water heaven and earth with fatness, let there be good drinking for the cattle.

<sup>1</sup> The god of the rain.

- When, Parjanya, roaring and thundering thou dost smite down the evil doers, this whole world rejoices before thee, and everything that is upon the earth.
- Thou hast rained down the rain; now hold it in: thou hast made the deserts passable for us, thou hast quickened the plants for food to us, and hast fulfilled the desire of thy children.

# Rigveda VI. 53

- We have yoked thee, O Pushan, lord of paths, like a chariot to our hymn, that we may obtain food.
- Bring to us the wealth that men desire, bring to us a manly, liberal, kindly patron.
- And him that will not give do thou Pushan, urge forward to a gift: break down the heart of the churl.
- Open up paths that we may obtain food, slay our enemies: let our desires be accomplished, O fierce God.
- Pierce the hearts of the churls with thy weapon, O wise one: subdue them to us.
- Strike them with thy weapon, O Pushan, seek out for us that which is dear to the heart of the churl: subdue them to us.
- Pierce and tear the hearts of the churls, O wise one: subdue them to us.
- Thou bearest, Pushan, a weapon to stirup prayer; with it pierce and break up the heart of every one.
- Thou hast a goad furnished with thongs of cowhide for driving cattle; we seek its protection.
- And make this our prayer availing, for kine, for horses, for wealth that becomes men.

# ✓ Rigveda VI. 54

- Lead us, Pushan, to a wise man who shall straightway direct us; who shall say, Here it is.
- May we meet Pushan who shall show us houses; and say, There they are.

- Pushan's wheel is not broken, its box does not fall: its tire is not shattered.
- And if one serve this God with an offering Pushan will not be angry with him: he shall get wealth first.
- May Pushan go after our cattle, may Pushan protect our horses, may Pushan give us food.
- O Pushan, go after the cattle of thy worshipper, who pours out the soma for thee; and of us who praise thee.
- Let nothing be lost, or injured, or fall into a pit: come to us with our cattle all safe.
- Pushan hears us, therefore do we call upon him; the watchful God who loses nothing that is his, the Lord of wealth.
- May we, Pushan, living in thy land suffer no evil: see we are here thy worshippers.
- May Pushan stretch out his right hand far and wide; and drive back to us our lost.

# Rigveda VI. 55

- Come, O son of deliverance, may we meet thee, O shining one; guide the chariot of our sacrifice.
- For thou art the best of charioteers, O God of the braided hair, and art Lord of much substance: we ask our friend for wealth.
- Thou art a river of wealth, O shining God, a mass of riches, O goat-drawn God: the friend of every pious man.
- Let us praise Pushan, the God drawn by goats, the giver of food: they call him the lover of his sister.
- I invoke him as the wooer of his mother, may the lover of his sister hear us: brother of Indra, and my friend.
- May his sure-footed goats bring here the God Pushan on his chariot: Pushan who visits mankind.

# Rigveda VI. 56

He who says of Pushan, He is an eater of gruel: him the God will not hear.

- He is the most skilful of charioteers: Indra, Lord of the good, goes forth to slay his enemies with Pushan for his companion.
- And this most skilful charioteer straightway drove that golden wheel of the sun through the speckled cloud.
- What we ask of thee, O wondrous God, that art sought of many, do that for us to-day.
- Lead this our troop looking for cattle to where they may find them: Pushan thou that art heard of from afar.
- We seek thy blessing which drives away ill luck; for the day and the morrow and all eternity.

# Rigveda VI. 57

- Let us call on Indra and Pushan for friendship and good luck: so shall we obtain food.
- One sits down to drink the soma poured from the two spoons: the other eats his gruel.
- Goats carry the one, his two brown horses the other: for with them Indra slays his fees.
- When the mighty Indra brought the great waters: then Pushan was his friend.
- We cling to Pushan's good-will as to thb branch of a tree; to Pushan's and to Indra's good-will.
- We stir up Pushan as a charioteer shakes his reins; Pushan and Indra, that they may give us prosperity.

# Rigveda VII. 28

- O Indra, listen to our prayer; come yoke thy horses and drive them to uswards: all mortals call upon thee in every place, but hear our prayer, O life-giver.
- Thy greatness, Indra, reached our cry, and thou protectest the song of the singer, O mighty one: when thou dost take the thunderbolt in thy hand, great and fierce god, none can resist thee.

<sup>1</sup> A verse is omitted.

- On the days when evil men do penance for their sin, on these days be gracious to us, O Indra: the sins which Varuna, the wise God, sees in us—from their guilt may Indra deliver us.
- Let us call on this mighty Indra, that he may give us great wealth and substance: who is the hearer of prayer—and do you gods protect us always with your blessing.

# Rigveda VII. 49

- With the ocean at their head they come from the midst of the heavenly sea, pure, never resting: Indra with his thunder-bolt has ploughed up a path for them—may these divine waters protect me.
- The waters of the sky, the waters of the rivers, the waters of the wells; the bright and cleansing waters, whose goal is the sea—may these divine waters protect me.
- In the midst of them goes Varuna the King, marking the truth and falsehood of men: they so pure and bright, dropping honey—may these divine waters protect me.
- There is Varuna the King, there is Soma, there all the gods find strength: Agni, the friend of man, goes down into them—may these divine waters protect me.

# Rigveda VII. 54

Lord of the house, recognize us for thine own, bless our coming in,<sup>2</sup> free us from sickness: grant those things which we ask of thee, protect us, man and beast.

į

¹ In the sky. Compare Genesis, Chap. I. ver. 6, 7. And God said, Let there be a firmament in the midst of the waters, and let it divide the waters from the waters. And God made the firmament, and divided the waters which were below the firmament from the waters which were above the firmament: and it was so.

The Lord shall preserve thy going out, and thy coming in, from this time forth, and even for evermore—Psalms, exxi. ver 8.

- Lord of the house, be a furtherer to us, increasing our kine and our horses: may we not grow old in thy friendship, cherish us as a father cherishes his children.
- Lord of the house, may we rejoice in thy pleasant friendship: protect us both when we work and when we rest —and do you gods always protect us with your blessing.

# Rigveda VII. 68

- O bright Twin Horsemen<sup>2</sup> come here on your fair steeds, receive, O wondrous ones, the prayer of your servant, and eat the oblation which we have brought.
- The plant that maddens<sup>5</sup> is ready for you; arise and come to eat of my oblation: across the cries of the foe listen to ours.
- Your chariot is pressing forward swift as the wind; across the worlds, O Horsemen, bringing us help an hundred fold: coming to us, O bridegrooms of Surya.4
- When the holy stone lifts up its voice, and calls you, as it presses the some for you: then, O fair Horsemen, let the priest draw you here by our offerings.
- There is rich nourishment with you, of which you gave freely to Atri: who enjoys your protection being dear to you.
- That too was your doing, O Horsemen, when you came back to the aged Chyavana, and gave him a body to serve him from that time forth.
- Your horse delivered Bhujyu when his treacherous companions had deserted him in mid sea.
- You gave strength to Vrika when he was weary, you heard Sayu when he called upon you; you filled the cow with milk like a stream, and gave strength to the barren, O Asvins.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Like as a father pitieth his children, so the Lord pitieth them that fear him.—Psalms, ciii. ver. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The Asvins. <sup>3</sup> The soma plant. <sup>4</sup> The sun Goddess.

Walking early in the morning I too praise you in choice songs, glad at heart: may the cow give me food and drink—and do you gods always protect us with your blessing.

# Rigveda VII. 75

- The Dawn, born in heaven, has unfolded herself at the appointed hour, and comes towards us, unveiling her majesty: she has driven before her the spirits of night and hateful darkness; chief of the Angirases, she has wakened the paths to life.
- Wake us to-day for good, O Dawn, help us to great good luck:
  O Goddess, friend of man; bring to us wealth manifold and
  glorious among men, wealth that shall be heard of.
- See how the bright and deathless rays of the admired Dawn advance; they spread in all directions, begetting the works of God, and filling the mid worlds.
- While she yokes her chariot from afar, and straightway traverses the five tribes, looking down on the ways of men, Daughter of the Sky, Queen of the World.
- The Bride of the Sun, with her swift mares, bringing gifts to men, disposes of wealth and riches: our seers praise her who takes our youth away; the beneficent Dawn shines, praised by our singers.
- The red and beauteous horses appear bringing on the shining Dawn: She comes, bright, on her radiant chariot, and brings a jewel for her faithful worshipper.
- True with the true, great with the great, goddess with gods, holy with the holy, she breaks down the strong places, and gives us kine: our lowing cattle greet the Dawn.
- Now give to us, O Dawn, treasure of cattle, treasure of men, treasure of horses, treasure of food: make not our altar a reproach among men—and do you gods always protect us with your blessing.

# Rigveda VII. 83

An historical hymn in which the victory of Sudas, king of the Tritsus, over ten confederate kings is, by the Vasishthas, the family priests of Sudas, ascribed to the interposition of Indra and Varuna. The king and his priests speak alternately.

### THE VASISHTHAS:

- They looked to you, O Men, and to your friendship, and went forward, our warriors with their broad axes: you slew for us our barbarian and our Aryan foes, you, O Indra and Varuna, helped Sudas with help.
- Where men come together with uplifted banners, in the fight on which hangs all that is dear, where Earth, and they that dwell thereon, shake for fear, there, O Indra and Varuna, you comforted us.

### SUDAS:

The ends of the earth were darkened with dust; a cry, O Indra and Varuna, went up the sky: those who were my foes among the peoples had hemmed me round, you heard my call and rushed forth to help me.

### THE VASISHTHAS:

O Indra and Varuna, with your darts you smote Bheda, and he could not stand, so you delivered Sudas: you heard the prayers of these men, when they called upon you; the intercession of the Tritsus availed with you.

### SUDAS:

O Indra and Varuna, I was tormented on all sides by the wiles of my foe and by the enmity of them that hated me: but you dispose of the wealth of both sides, and you helped me on that great day.

### THE VASISHTHAS:

On you both armies call in the day of battle, that, with Indra's help, and Varuna's, they may win them wealth: there Sudas was hemmed in by ten kings; then you helped him with the Tritsus.

- The ten kings leagued together, the godless ones, could not, O Indra and Varuna, fight with Sudas; the intercession of his priests availed, for the gods heard their call and came.
- In the battle of the ten kings Sudas was surrounded on all sides, and you, O Indra and Varuna, helped him: for there the pious Tritsus, clad in white, and with their hair braided, worshipped you with prayer.
- The one smites down our enemies in battle, the other ever guards the law: we call on you both, O mighty ones, in this our hymn: to us, O Indra and Varuna, grant your protection.
- To us may Indra, Varuna, Mitra and Aryaman grant glory, grant their mighty and great protection: as we yearn after the everlasting light of the holy Aditi, and the word of God Savitri.

# √ Rigveda VII. 86

- Our tribes endure by the strength of Him, who fixed apart the two great firmaments, who rolled out the wide and lofty sky with all its stars, and stretched out the earth.
- I say to my own heart, When shall I come into Varuna's presence? Will he not be angry with me? Will he receive my prayer? When shall I see his mercy and rejoice?
- I ask myself what my sin was, and try to find it out; I go to those that know, to ask of them: one answer only the wise men give me, and say, It is Varuna that is angry with thee.
- What is the great evil I have done, O Varuna, that thou goest about to slay thy worshipper and friend? Declare it to me, mighty and glorious one; then shall I, sinless, come quickly to thee with adoration.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For I am the Lord, I change not; therefore ye sons of Jacob are not consumed.—Malachi, Chap. iii. ver. 6.

- Loose from me the sins of my fathers, and those which I myself have done: loose me, O King, as a thief who has wroughtatonement; loose me as a calf from the snare of sin.
- It was not my own strength, O Varuna; it was fate, wine, anger, dice, want of thought: -- --; even sleep makes me to sin.
- Free from sin I will worship, as his servant, a forgiving and glorious God; this gracious God makes wise the simple, and, wiser than the wise man, helps him to all good.
- O glorious Varuna, may this my song go up into thy heart: bless me resting, bless me working; and do you, gods, always protoct us with your blessing.

# Rigveda VII. 88

- Bring, O Vasishtha,<sup>3</sup> a pure and acceptable hymn to the gracious Varuna, who drives towards us that holy and mighty Bull<sup>4</sup> with its thousand boons.<sup>5</sup>
- When I, with Varuna climbed into the boat, when we urged it through the mid stream, when we rode on the backs of the waves, the God and I swung happily in that swing.
- Varuna put Vasishtha in the boat, Varuna like a cunning workman by his strength made Vasishtha a prophet: the wise God, when the days were bright, made Vasishtha his praiser, so long as the days and dawns endured.
- Where are these old kindnesses of ours, when we walked together without hate; when, O glorious Varuna, I entered thy great and holy house with its thousand doors?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For I the Lord thy God am a jealous God, visiting the iniquity of the fathers upon the children, unto the third and fourth generation of them that hate me. *Exodus*, Chap. xx. ver. 5. And as Jesus passed by, he saw a man which was blind from his birth. And his disciples asked him saying, Master, who did sin, this man or his parents, that he was born blind? *John*, Chap. ix. ver. 1, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The law of the Lord is perfect, converting the soul: the testimony of the Lord is sure, making wise the simple. *Psalms*, xix. ver. 7.

<sup>3</sup> The poet addresses himself.

<sup>\*</sup> The sun.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A verse is omitted.

<sup>6</sup> Perhaps the sun.

Lord, where are thy former loving-kindnesses, which thou swearest unto David in thy truth? Psalms, lxxxix. ver. 49.

- I was thy close kinsman, Varuna, dear to thee, thy friend; but I have done evil against thee: I have sinned against thee; let me not suffer, O avenging God, defend me, for I call upon thee.
- O Varuna, loose my bonds from me, and bring me to dwell in that abiding city: send me help from inner heaven—and do you gods always protect me with your blessing.

# √Rigveda VII. 89

- Let not me, O King Varuna, go down to the earthy house: have mercy, O Lord, have mercy.
- For I go tottering, O Thunderer, like a blown-up skin: have mercy, O Lord, have mercy.
- My strength was very weakness, and I went wrong, O pure God: have mercy, O Lord, have mercy.
- Thirst found thy worshipper as he stood in the midst of waters: have mercy. O Lord, have mercy.
- Whatever be the evil, O Varuna, we men do against the folk of the gods, however in thoughtlessness we transgress thy laws—do not. O God, punish us for that sin.

# Rigveda VII. 102

- Sing aloud to Parjanya<sup>1</sup> the bounteous son of the Sky: may he find us corn.
- He puts the seed in plants and cows and mares; he puts it in women.
- Pour into his mouth the sweet oblation: may he ever give us food.

# Rigveda VIII. 30

- There is no child among you, O gods, nor young man: all of you are strong.
- So we sing and praise you, devourers of your foes, the three and thirty gods worshipped of Manu.
- Protect us, defend us, speak for us, lead us not astray from the path of our father Manu.
- May all the gods who are here and are friends to man grant their mighty protection to us, and to our cow and horse.

<sup>1</sup> The god of the rain.

### A Funeral Hymn.

- To him that passed along the great heights, and sought out a path for many, Vivasvant's son, the gatherer of men, Yama<sup>1</sup> the King—to him bring worship and offering.
- Yama first found out for us the road; this is a pasture land which none can rob us of: thither the living go their several ways, along the road by which our fathers, that were before us, passed.
- Matalin with the Kavyas, Yama with the Angirases, Brihaspati with the Rikvans grow there in strength; they serve the gods, and the gods serve them; rejoicing together, the gods in our sacrifice, the fathers in our oblation.
- Here, O Yama, is a place for thee, join thyself to our father Angirases, and sit down: may the spells said by our wise men bring thee; rejoice, O King, in this our offering.
- Come with the holy Angirases, with the Vairupas here, O Yama, rejoice: I summon Vivasvant, who is thy father; sit down in the place made ready at my sacrifice.
- Our father Angirases, the Navagvas, the Atharvanas, the soma-loving Bhrigus—may these holy ones have us in their good will, may they have us in their kind favour.

### (To the corpse)

- Go forth, go forth, by the old paths, by which our fathers, that were before us, passed: thou too shalt look on the Twin Kings rejoicing in our sacrifice, on Yama and on God Varuna.
- Go meet the fathers in heaven on high, meet Yama, meet the good works which thou hast done: 2 leave here all evil, and go home, there glorious meet another body. 5

<sup>1</sup> The god of the dead.

I heard a voice from heaven saying unto me, Write, Blessed are the dead which die in the Lord from henceforth. Yea, saith the Spirit, that they may rest from their labours; and their works do follow them.—Revelations, Chap. xiv. ver. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> There is a natural body, and there is a Spiritual body—I Cor. xv. ver. 44.

### (To-the bystanders)

Stand aside, go away, disperse, the fathers have made this place for him, furnished with days and waters and nights: Yama will give him rest.

# (To the corpse)

- Run and outstrip the two dogs of Sarama, the dappled dogs, each with four eyes: run straight from them; so shalt thou come to the gracious fathers, who live in joy with Yama.
- Those watch-dogs of thine, O Yama, warders of the path and watchers of men—give them, O King, charge over this man, grant him wealth and health.
- With wide nostrils, ineatiate, these two dark messengers of Yama go up and down among men: may they to us here to-day grant again sweet breath, that we may see the sun.
- To Yama pour the soma, to Yama bring the offering: to Yama the well-furnished sacrifice goes with Agni for its herald.
- To Yama bring the fat oblation, and draw near: may he bring us to the gods, to live a long life in heaven.
- To Yama the King pour out the honied oblation: then bow low before the sages born in old time, our fathers, who made for us this path.

# Rigveda X. 90

- The Man had a thousand heads, a thousand eyes, a thousand feet: he covered the earth on all sides, and stretched ten fingers' length beyond it.
- The Man was all that is and all that will be: ruling over immortality, he was all that grows by food.
- Such was his greatness; and the Man was greater still: this whole world is a fourth of him, three-fourths of him are immortal in the sky.
- For with three-fourths the Man went on high; but a fourth of him remained here, and then spread on all sides, over the living and the lifeless world.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A verse is omitted.

- From him Virat was born, and the Man from Virat: when born he stretched beyond the earth, behind and before.
- When the gods made sacrifice with the Man for their offering, Spring was the butter for him, Summer was the fuel, Autumn the offering.
- They besprinkled this sacrifice on the altar, the Man born in the beginning: the gods, the holy ones, and the sages took him for their offering.
- From that sacrifice fully made was produced the butter: it made the creatures that are in the sky, the beasts of the forest, and those that dwell in villages.
- From that sacrifice fully made the Rigveda and the Samaveda were born: from it the Atharvaveda was born, from it the Yajurveda was born.
- From it horses were born, and all animals with two rows of teeth: from it cows were born, from it were born all goats and sheep.
- When they divided the Man, into how many parts did they shape him? what was his mouth, what his arms, what his thighs, what his feet?
- The brahman was his mouth, of his arms the warrior was made, his thighs became the husbandman, and the pariah was born from his feet.
- The moon sprung from his mind, and the sun was born from his eyes: Indra and Agni were born from his mouth, Vayu from his breath.
- From his navel came the mid-world, from his head rolled the sky: from his feet came the earth, from his ear the east and the west: thus they framed the worlds.
- Seven logs were put round for him, thrice seven faggots were made: when the gods made sacrifice, and bound the Man for their offering.
- With sacrifice the gods sacrificed, these were the first rites: then these great ones sought out heaven, where are the holy gods that were before them.

### Indra speaks:

- This, this is my thought, that I will get me cow and horse: have I not drunk the soma?
- Like rushing winds the draughts I have drunk carry me along: have I not drunk the soma?
- The draughts carry me along as swift horses a chariot: have I not drunk the soma?
- Prayer is drawing nigh me, like a lowing cow approaching her dear child: have I not drunk the soma?
- I, as a carpenter with a plank, turn the prayer round in my heart: have I not drunk the soma?
- The two worlds reach not the half of me: have I not drunk the soma?
- Over heaven in my might, over this mighty earth I stretch: have I not drunk the soma?
- Ha! I will put earth down this way or that way: have I not drunk the soma?
- -- I will smite earth this way or that way: have I not drunk the soma?
- One half of me is in the sky, the other I have drawn down here: have I not drunk the soma?
- I am great of the great; I have risen to the navel of the world: have I not drunk the soma?
- I have taken, and go away satisfied, to carry the offering to the gods: have I not drunk the soma?

# Rigveda X. 121

Hiranyagarbha<sup>1</sup> came in the beginning, born sole Lord of every creature: he bears up earth and sky—to what god should we bring our oblation?

<sup>1</sup> Goldseed.

- He is the giver of breath, the giver of strength; all creatures wait on his command, yea, even the gods: his shadow is immortality; and death is his—to what god should we bring our oblation?
- He is the mighty and only Lord of all this world of breath and sleep: he rules over man and beast—to what god should we bring our oblation?
- His are those snowy hills: his, they say, the ocean with the great river: his are the regions of the sky, his the two arms—to what god should we bring our oblation?
- He established the great sky and the earth: he fixed fast the firmament of heaven, and measured out mid sky—to what god should we bring our oblation?
- When the great waters swept over the world, bringing the seed and begetting Fire, then he came, the one soul of the gods—to what god should we bring our oblation?
- He looked over the waters in his might, as they brought strength and begat the sacrifice: he alone is God of Gods—to what god should we bring our oblation?
- May he not injure us, who is the begetter of the earth, the true and faithful one who begat the sky, who begat the great and shining waters.
- Lord of every creature, thou rulest over all, and there is none beside thee: give us, that call upon thee, the desires of our hearts; may we be lords of all good things.

### The Word speaks:

I walk with the Rudras and the Vasus, with the Adityas too, and all the host of gods: I bear up the Two, Mitra and Varuna; I sustain Indra and Agni, and the two Asvins.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Earth, as distinguished from heaven, whose inhabitants "slumber not nor sleep."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A verse is omitted.

- I bear up the soma stream, I, Tvashtri, Pushan, Bhaga: I give wealth to him that brings an oblation, to the pious householder, to him that pours out the soma.
- I am the Queen, the gatherer of riches, I was the first to know the holy ones: therefore have the gods put me in many places, making me enter and dwell everywhere.
- By me whoever sees, or breathes, or hears what is said, eats food: they know it not, but are under my control, listen one and all, this is a true thing I say.
- Verily I myself speak, and say what shall be welcome to gods and men: whomsoever I love I make strong, I make him a brahman, I make him a prophet and a wise man.
- I bend the bow for Rudra that his arrow may smite down the man who hates God: I make strife among the people, I pervade heaven and earth.
- I set my Father over all the world; my seat is in the waters, in the sea: thence I spread through all worlds, and touch with my head the sky.
- I blow as the wind blows, taking hold of all worlds: past heaven past earth; such is my might.

- O the greatness of the chariot of the Wind, it goes crashing with a sound of thunder: it touches the sky and reddens it, it moves along the earth, throwing up the dust.
- They' rush along in the track of the Wind, they go after him as women to the market-place: with them the God moves along, King over all this world.
- Moving along his paths in the sky he rests nowhere and never: friend of the waters, the first-born, the righteous one, say where was he born, whence did he come?
- Breath of the gods, seed of the world, this God moves as he listeth: his sound is heard—but not his form; bring oblations to the divine Wind.

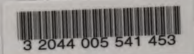
<sup>1</sup> The waters.

# BOMBAY SANSKRIT SERIES. 1800 100

Edited under the superintendence of Dr. P. Peterson, and Dr. R. G. Bhandarkar.

| Nos. I., III., and IV., Panchatantra, with Notes, by Dr. Kielhorn                      |     |                |   |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-----|----------------|---|
|                                                                                        | lg. | a.             |   |
| Book I., 5th Edition                                                                   | 0   | 10             |   |
| Books II. & III., 3rd Edition<br>Books IV. & V., 3rd Edition                           | 0   | $6\frac{1}{2}$ |   |
| Books IV. & V., 3rd Edition                                                            | 0   | 6 <u>ā</u>     |   |
| Nos. II., VII., IX., and XII., Nagojîbhatta's Paribhashenduśe-                         |     | _              |   |
| khara, with Translation, by Dr. Kielhorn                                               | 5   | 0              |   |
| Nos. V., VIII., and XIII., Kâlidâsa's Raghuvansa, with Mal-                            |     |                |   |
| linâtha's Commentary, and Notes, by S. P. Pandit,                                      |     |                |   |
| M.A                                                                                    | 4   | 0              |   |
| M.A                                                                                    |     |                |   |
| Pandit, M.A. (New edition in the Press).                                               |     |                |   |
| No. X., Dandin's Dasakumaracharita, with Notes, by Dr.                                 |     |                |   |
| Bühler, Part I. 2nd edition, revised                                                   | 0   | 14             |   |
| No. XI., Bhartrihari's Nîti and Vairâgya Śatakas, with Notes,                          |     |                |   |
| by K. T. Telang, M.A. 2nd edition, revised                                             | 1   | 0              |   |
| No. XIV., Bilhana's Vikramankadevacharita, with Introduc-                              |     | •              |   |
| tion, by Dr. Bühler                                                                    | 1   | 0              |   |
| No. XV., Bhavabhûti's Mâlatîmâdhava, with Notes, by Dr. R.                             | _   | •              |   |
| G. Bhandarkar (Under revision for a new edition).                                      |     |                |   |
| No. XVI., Kâlidâsa's Vikramorvasî, with Notes, by S. P.                                |     |                |   |
| Pandit, M.A. (New edition in the Press).                                               |     | _              | _ |
| No. XVII., Hemachandra's Desînâmamâlâ, with a Glossary,                                |     |                |   |
| by Dr. Pischel and Dr. Bühler, Part I                                                  | 3   | 4.             |   |
| Nos. XVIII., XIX., and XX., Patanjali's Vyâkaraṇamahâ-                                 | Ü   | ~ ,            |   |
| bhâshya, by Dr. Kielhorn. Vol. I., Parts I., II., and                                  |     |                |   |
| III., Rs. 2 each Part                                                                  | 6   | 0              |   |
| III., Rs. 2 each Part                                                                  | U   | U              |   |
| Parts I., II., and III., Rs. 2 each Part                                               | c   | 0              |   |
| No. XXIII., The Vasishthadharmasastra, by Dr. A. A. Führer.                            | n   |                |   |
| No. XXIV., Bâṇa's Kâdambarî, with Introduction and Notes,                              | v   | 10             | 1 |
| by Dr. P. Peterson, 2nd edition, revised. Part I.                                      | -   |                |   |
| Sanskrit Text                                                                          | 1   | 8              |   |
| No. XXV., Someśvaradeva's Kîrtikaumudî, with Introduction                              | •   | G              |   |
| and Notes, by A. V. Kâthavate, M.A. 2nd edition,                                       |     |                |   |
| revised. Part I. Sanskrit Text                                                         | 1   | 4,             |   |
| No. XXVII., Viśâkhadatta's Mudrârâkshasa, with Commen-                                 | 1   | -10            |   |
| tary and Notes, by K. T. Telang, M.A                                                   | 1   | 14             |   |
| Nos. XXVIII., XXIX., and XXX., Patanjali's Vyâkaraṇamahâ-                              | -   | 1.5            |   |
| bhâshya, by Dr. Kielhorn. Vol. III., Parts I., II.,                                    |     |                |   |
| and III Rg 2 coch Port                                                                 | c   | 0              |   |
| and III., Rs. 2 each Part No. XXXI., Vallabhadeva's Subhâshitâvali, by Dr. P. Peterson | U   | U              |   |
| and Dandit Dunch Dunchd                                                                | E   | 0              |   |
| and Pandit Durgâ Prasâd                                                                | J   | U              | • |
|                                                                                        |     | 10             |   |
| Dvivedi, B. A                                                                          |     | 12             |   |
| No. XXXIII., Nârâyana's Hitopadeśa, by Dr. P. Peterson                                 | 1   | 10             |   |
| No. XXXIV., Vakpati's Gaudavaho, by Shankar P. Pandit,                                 |     | _              |   |
| M. A                                                                                   | 5   | 8              |   |
| No. XXXV., The Mahanarayana Upanishad, with Dipika, by                                 | _   |                |   |
| Col. G. A. Jacob                                                                       | ()  | 11             |   |





THE BORROWER WILL BE CHARGED AN OVERDUE FEE IF THIS BOOK IS NOT RETURNED TO THE LIBRARY ON OR BEFORE THE LAST DATE STAMPED BELOW. NON-RECEIPT OF OVERDUE NOTICES DOES NOT EXEMPT THE BORROWER FROM OVERDUE FEES.

OCT 3 1 1992

DEC 0 2 1992

WIDENER APR 2 0 2001 MAY 1 7 2001

